


PRÉSENTATION

Le code civil ne dispose que de deux catégories  : les
personnes et les choses. Depuis février 2015, le code civil
définit les animaux comme des « êtres vivants doués de
sensibilité  ». Malgré cette modification, ils demeurent
soumis au régime des choses appropriables. Légalement,
ces êtres existent pour servir l’humain, et non de manière
intrinsèque. L’animal, comme l’esclave de la Rome
antique, appartient à son maître. Il est son bien.

Comment sortir de cette impasse  ? Quelle est la
stratégie des défenseurs des droits des animaux  ? Quel
type de droits réclament-ils et sur quels fondements  ?
Dans ce texte engagé, Florence Burgat montre comment
la notion de « personne » permet de faire évoluer le statut
juridique des animaux vers un plus grand respect. Nul
besoin de ressembler à un humain adulte autonome et
responsable pour être juridiquement une personne.

 

Philosophe et spécialiste de la condition animale,
Florence Burgat est notamment l’auteur de Vivre avec un
inconnu.





ÉDITIONS PAYOT & RIVAGES
payot-rivages.fr

L’auteur et l’éditeur remercient le directeur et le comité scientifique de la
revue Archives de philosophie du droit d’avoir accepté que soient reproduits
les deux articles suivants  : «  La personne, une catégorie juridique souple
propre à accueillir les animaux », Archives de philosophie du droit, t. 57, Paris,
Dalloz, 2017, p. 39-55, et « Être le bien d’un autre », Archives de philosophie
du droit, t.  51, Paris, Dalloz, 2008, p.  385-402. Ces articles ont été
partiellement refondus pour la présente publication.

Couverture : © Nature morte à la cage aux oiseaux (1994), Wee Shoo Leong,
© Bridgeman Images

© Éditions Payot & Rivages, Paris, 2018
pour la présente édition

Ouvrage publié sous la direction de Lidia Breda

ISBN : 978-2-7436-4323-2

« Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à
l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à
titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre, est strictement
interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et
suivants du Code de la Propriété Intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de
poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les
juridictions civiles ou pénales. »

http://www.payot-rivages.net/


Être le bien d’un autre



« Leur sang clarifie nos vins. Leur sang séché et leurs
plumes sont notre engrais. Leur fumier est un
fertilisant. Leur graisse est dans nos savons. Leur
graisse est dans nos murs – dans la peinture et dans
les biocombustibles des cimenteries. Leur peau est sur
nos chaussures. Leur peau est sur nos fauteuils. Leur
peau est sur nos porte-monnaie. Leur peau est sur nos
sacs à main. Leur vessie filtre nos jus de fruits. Leurs
os blanchissent les sucres de nos cafés. Leur chair est
notre viande. Ils sont nos donneurs d’organes, les
testeurs et goûteurs de toute molécule introduite sur
le marché. Tous les actes de la vie humaine sont
scandés par des portions, des “traces”, des effluves de
leur cadavre et de leurs produits dérivés. »

Enrique UTRIA
1



AVANT-PROPOS

Être le bien d’un autre. De prime abord, ce titre peut
surprendre  ; il est en effet possible d’hésiter sur sa
signification. Être celui ou celle qui fait du bien à autrui,
qui le réconforte  ? Non. C’est de l’acception du bien au
sens juridique qu’il est ici question. Être un bien, en droit,
c’est être livré corps et âme à autrui. C’est être la chose
d’autrui. Une chose sur laquelle son propriétaire a tous
les droits. Celui de vie et de mort. Tel est le régime
auquel les animaux sont soumis.

Nous n’avons probablement pas de conscience claire
des traitements que nous faisons subir à des milliards
d’animaux. Mais l’ignorance a bon dos  ! Nous les
arrachons à leur milieu, nous les enfermons, nous les
mutilons, les modifions génétiquement aussi bien à des
fins de recherche, de production qu’à des fins esthétiques.
Le marché des «  animaux de compagnie  » est lui aussi
infect. Les généticiens fabriquent des races, et les
pathologies qui vont avec ; les éleveurs entretiennent des
reproductrices qui alimentent le temps d’une mode ce
commerce  ; et, plutôt que d’aller à la rencontre des
animaux dans les refuges, la majorité des gens préfère
acheter un animal neuf, qui n’a pas encore servi.
Submergés, les refuges, dont la vocation est pourtant de
défendre la cause des animaux, font périr par des
injections létales des milliers de chats et de chiens.

Quant aux autres animaux, ils sont des biens
consomptibles, c’est-à-dire dont l’usage implique la
destruction, ou dont la seule destruction est visée. Par
l’arme blanche, l’arme à feu, les pièges, le poison, le gaz,
à l’aide d’hameçons ou de harpons, par asphyxie, par



électrocution, par décapitation. Nous œuvrons,
directement ou indirectement, à l’extermination de
certaines espèces, tandis que nous créons et entretenons
certaines races d’animaux qui constituent un stock dans
lequel nous puisons à volonté. Aux animaux, nous faisons
subir le pire. Ceux qui sont troublés par ce fait, et non par
ses seuls modes opératoires, sont qualifiés
d’« extrémistes ».

La singularité de la «  condition faite aux animaux  »,
pour reprendre le titre d’un livre de Françoise
Armengaud 2, ainsi distinguée de la disposition
ontologique, tient dans la pluralité des usages cruels,
dans leur ancestralité, leur universalité, et dans leur
licéité. C’est en ce sens que, prenant leurs distances avec
une lecture marxiste de la domination, Theodor Adorno
et Max Horkheimer, deux figures majeures de l’École de
Francfort, ont montré que ce n’est pas l’homme moderne,
le bourgeois ou le seul Occident industrialisé qui font feu
sur tout ce qui vit  : «  Durant les guerres, en temps de
paix, dans l’arène et à l’abattoir, de la mort lente de
l’éléphant vaincu par les hordes humaines primitives dans
leur premier assaut planifié jusqu’à l’exploitation
systématique du monde animal, les créatures privées de
raison ont eu à subir la raison 3. » Ce n’est en effet pas au
profit que le dernier mot peut être donné, mais à la
haine. Car si nous usons des animaux comme d’une
matière transformable, c’est en sachant qu’ils sont
attachés à leur vie, une vie à laquelle nous nous
accrochons tous, et dont la valeur tient dans cet
attachement même.

Par la technicité de son vocabulaire, le droit positif ne
reflète cette haine que de façon voilée. Il décrit avec une



précision chirurgicale et glaçante des gestes effroyables.
Cette méticulosité pourrait passer pour sadique si elle
n’avait pour objet de «  protéger  » les animaux au cours
des sévices parfaitement licites qui leur sont infligés.
Dans une directive relative à la « protection des animaux
au moment de leur mise à mort 4  », on prend
connaissance, dans l’un des nombreux paragraphes
détaillant les moyens de les tuer, de certaines pratiques
concernant les « animaux à fourrure ». J’ai longtemps cru
que l’évocation de ces pratiques émanait de l’imagination
douloureuse des défenseurs des animaux dont l’esprit
était saturé d’horreurs. Le législateur précise, par
exemple, que, «  pour les renards, lorsque les électrodes
sont appliquées à la bouche et au rectum, il convient
d’appliquer pendant trois secondes au moins un courant
d’une intensité dont la valeur moyenne est de 0,3
ampère ». Ce que nous portons négligemment autour de
la tête ou du cou, ce dont nous nous recouvrons, est à ce
prix. Comment plaider indéfiniment non coupable  ?
Combien de temps nous réfugierons-nous dans cette sorte
d’abrutissement collectif qu’est le suivisme, l’abdication
de tout esprit critique ?

Avant de proposer au lecteur une étude d’un tout
autre ton, je voudrais conter « l’histoire du bouquetin de
la piste des Lanches » que rapporte Isabelle Arpin, et qui
illustre notre haine.

«  Située sur le domaine skiable de Tignes, à une ou
deux encablures du cœur du Parc national de la Vanoise
et de la réserve naturelle de Tignes-Champagny, la piste
des Lanches est extrêmement empruntée. Depuis peu, des
bouquetins semblent vouloir coloniser les alentours. Un
petit groupe de mâles est venu y passer l’hiver, sans doute



en reconnaissance. À l’arrivée du printemps, un vieil
individu n’est pas reparti avec les autres et s’est retrouvé
sur la piste de ski, où il est devenu une attraction. Des
attroupements de skieurs se sont formés pour le regarder
et le caresser, ce qui est impossible d’ordinaire, même
avec les bouquetins mâles particulièrement peu
farouches. Considérant comme beaucoup d’habitants que
“les bouquetins, c’est les animaux du Parc”, la société qui
exploite le domaine skiable a alerté les agents du Parc. À
ses yeux, le bouquetin constituait un danger pour ses
clients, non pas comme potentiel vecteur de parasites ou
de maladies, non pas, donc, comme membre d’une
communauté vivante dont font aussi partie les skieurs,
mais simplement comme un obstacle physique ou un
encombrant. Un agent du Parc s’est rendu sur place et a
abattu le bouquetin, au motif qu’il s’agissait d’un animal
“en bout de course”, incapable de suivre le reste de la
harde et qui n’avait plus un comportement normal
puisque “tout le monde pouvait le caresser” 5. »

*

Ce petit livre a pour ambition d’apporter une pierre au
débat sur la condition animale par  une réflexion sur le
statut des êtres appropriés, ceux qui sont le bien d’un
autre.

Dans la première partie, est présentée et étayée la
proposition, conforme à une évolution récente du droit
dans le monde, de placer les animaux du côté des
personnes afin de les faire échapper au régime des biens,
c’est-à-dire des choses destructibles, auquel ils sont
soumis. Ainsi, face à la division entre les personnes et les
choses qui gouverne le droit, quelle est la stratégie
argumentative des défenseurs des droits des animaux  ?



Quel type de droits réclament-ils pour eux et sur quels
fondements ? Quel est le poids accordé aux performances
cognitives, dont les animaux semblent devoir faire preuve
aux yeux de certains pour obtenir des droits, alors que la
vie psychique excède largement ce registre  ? Serait-il si
perturbant, pour le droit et pour les droits de l’homme,
de compter les animaux parmi les personnes ?

La « personne  », notion théologique et philosophique
avant d’être juridique, offre plusieurs avantages. Celui,
technique, de ne pas bouleverser la division bipartite du
droit et celui, épistémologique, d’être normatif et
prescriptif avant d’être descriptif  ; point n’est en effet
besoin de ressembler à un humain adulte autonome et
responsable pour être juridiquement une «  personne  ».
C’est d’ailleurs ce que plusieurs tribunaux ont récemment
affirmé en qualifiant des dauphins, des grands singes – et
peut-être bientôt d’autres espèces  – de «  personnes non
humaines ».

 

La seconde partie est composée d’un examen des
statuts juridiques de l’esclave (dans l’Antiquité gréco-
romaine et dans le code noir français), d’une part, et de
l’animal domestique (dans le droit français actuel),
d’autre part. Cet examen révèle plusieurs similitudes, y
compris dans la manière dont les prérogatives du
propriétaire sur ces biens très particuliers que sont
les  esclaves et les animaux ont été réduites dans les
législations afférentes. Il s’agit en effet de propriétés
singulières : ce sont des individus dont la fin propre et les
intérêts sont détournés au profit d’un autre.



I

Des animaux déclarés « personnes
non humaines » par des tribunaux

Plusieurs démarches ont été récemment entreprises
par des juristes et des organisations non
gouvernementales, en Inde 6, au Brésil 7, aux États-Unis 8

ou encore en Argentine 9, pour faire valoir auprès des
tribunaux les droits d’animaux tenus en captivité
(dauphins, chimpanzés, orangs-outans, en l’occurrence).
Certaines instances judiciaires ont reconnu que les
animaux dont le cas leur  était soumis étaient des
«  personnes non humaines  » ou encore des «  sujets
de droit ».

En Amérique, où sévit la common law, ensemble des
règles de droit non écrit issues de la coutume et de la
jurisprudence constante des tribunaux, plusieurs requêtes
en habeas corpus furent mises en œuvre, sans succès,
jusqu’à celle qui a récemment abouti, le 8  novembre
2016. Une juge du tribunal de Mendoza en Argentine a
en effet donné une suite favorable à une action d’habeas
corpus en faveur d’une femelle chimpanzé (Cecilia), âgée
de dix-neuf ans et née au zoo de Mendoza, représentée
par l’Association  des fonctionnaires et des avocats pour
les droits des animaux (AFADA). L’animal, déclaré par la
juge « sujet de droit non humain », quittera le zoo pour
être transféré dans un sanctuaire au Brésil. Au début du
mois d’avril 2017, Cecilia a rejoint la cinquantaine de ses
congénères qui vivent dans la réserve naturelle de
Sorocaba 10.



À l’heure où une «  vaste extension du domaine des
droits de l’homme serait envisageable en faveur des
robots [et] des ordinateurs empathiques  », n’apparaît-il
pas plus clairement que jamais que l’« égale dignité », qui
renvoie «  à un mélange de raison et d’émotions  », doit
d’abord être reconnue aux animaux, demande René
Sève 11 ? Le souci pour les robots et les ordinateurs atteste
une nouvelle forme d’anthropocentrisme, dans la mesure
où ces machines témoignent de l’inventivité humaine et
de ce qu’elle dépose dans les artefacts. Pourtant, le point
de vue des animaux sur le monde, leur savoir, leurs
émotions, la mémoire de leur espèce, leurs histoires de
vie, ne sont-ils pas des valeurs en soi qui méritent que les
êtres qui les portent soient protégés ? Tout cela est à peu
près inexistant aux yeux du droit, qui ne pourrait sans
cela réglementer tranquillement leur exploitation et
organiser leur commerce. Pourtant, le droit se heurte à la
mise au jour, que renforcent les études scientifiques, de la
profondeur et de la complexité de la vie psychique des
animaux.

 

Afin de justifier leur démarche, les requérants l’ont
fondée sur les caractéristiques des animaux à propos
desquels ils l’ont entreprise, sur ce que ces derniers sont
en eux-mêmes et pour eux-mêmes. Ils ont défendu l’idée
que si les animaux sont des êtres sensibles, qui ont des
intérêts en propre, une vie cognitive, volitive et
affective,  des désirs et des préférences, des détestations
et des peurs, alors les enfermer, les mutiler ou les tuer
constitue une injustice que la loi ne peut cautionner. Elle
doit cesser de réglementer la violence et la mise à mort,
infligées à l’ensemble des animaux, et leur offrir des



droits fondamentaux, ceux qui sont reconnus aux
«  personnes  ». Pour y parvenir, des questions
méthodologiques se posent.

Faut-il fonder ontologiquement les droits des animaux
(ou d’autres entités) en mobilisant des éléments
scientifiques et des théories philosophiques pour
convaincre le législateur qu’il doit reconnaître ces droits
et par conséquent les faire exister juridiquement  ? Ou
suffit-il, étant donné les éléments qui figurent déjà dans
la législation, de déclarer et d’édicter des règles de
protection plus fortes  ? Selon Anna Zielinska et Pierre-
Yves Quiviger, «  une législation concernant les animaux
n’a pas besoin d’être fondée par une théorie
philosophique des droits des animaux 12  ». Peut-être…
Mais comment briser une inertie juridique et une
mansuétude judiciaire qui se nourrit d’un état incohérent
du droit (des êtres sensibles soumis au régime des
biens) ?

À l’arrière-plan de cette alternative (fondation,
déclaration) se tiennent deux conceptions adverses du
droit et des droits. La première défend l’existence d’un
droit naturel et de droits moraux, tenus pour de
véritables droits  ; la seconde récuse la proposition que
nous venons d’énoncer au nom du positivisme juridique,
par lequel seuls les droits positifs sont des droits (les
droits moraux n’étant, selon le mot de Bentham,
qu’«  absurdités sur échasses 13  »). Il est clair que se
préoccuper du « fondement du droit », c’est accomplir un
«  pas vers les droits naturels  », et que continuer à
s’interroger à son propos constitue la preuve de « l’échec
véritable du positivisme juridique  », comme le relèvent
Christian Atias et Paul Amselek 14.



La division bipartite du droit entre
les personnes et les choses

La division juridique bipartite entre les personnes et
les choses (ou les biens) consacre le finalisme
anthropocentrique, présent aussi bien dans le stoïcisme
antique que dans les religions monothéistes, ou encore
dans la pensée laïque où l’homme prend souvent la place
de Dieu. Le finalisme anthropocentrique est
transhistorique, transculturel, et par conséquent
largement dominant, même s’il existe depuis longtemps,
mais toujours plus ou moins à la marge, des traditions de
pensée et des modes de vie qui le contestent et prônent le
respect des vies animales. Se faisant l’écho de ce
finalisme, le droit romain, puis les législations qu’il
inspira, déclare les animaux être des choses
appropriables, quoique dotées du pouvoir de se mouvoir
spontanément  : des «  biens meubles  » (statut dont les
caractéristiques sont présentées dans la partie  II). Les
animaux « ne se possèdent pas. Ils ne possèdent ni leur
progéniture, ni le fruit de leur travail, et leur territoire
peut leur être soustrait 15  », constate, après d’autres,
Vincent Chapaux.

Les animaux ressemblent-ils à ce point à des choses
que, depuis des siècles, le législateur les ait confondus
avec elles  ? On pourrait se poser la question. Aucune
confusion ne gouverne ce classement. Les hommes de
droit savent aussi bien que les autres que les animaux ne
sont (ontologiquement) pas des choses  ; mais, grâce à
une fiction juridique, ils deviendront (commercialement,
économiquement) ces choses qu’ils ne sont pas. Et ils
sont, de fait, réifiés. Forcés d’être ce qu’ils ne sont pas, ils
disparaissent au profit de ce que l’on tire d’eux (denrées



comestibles, vêtements et accessoires, connaissances
expérimentales,  etc.). La généralisation de cette
réification finit par modifier en retour notre conception
ontologique des animaux. S’ils sont légalement traités
comme des choses, c’est qu’ils sont probablement des
choses, en vient-on à penser, et que toute autre vue est le
fruit de l’anthropomorphisme. Ainsi, lorsque le législateur
se résout à inscrire dans le code civil que « l’animal n’est
pas une chose », il peut sans contradiction poser dans le
même temps qu’il continuera à être traité comme s’il était
une chose 16.

Le droit décide et fait plier le réel à ses desseins. La
scène du droit n’a en effet pas grand-chose à voir avec la
scène de la nature. Le droit est « l’invention d’un espace
autonome […] à la fois imaginaire et pragmatique, en
rupture aussi bien avec l’espace mythologique qu’avec
l’espace philosophique, et qu’on pourrait appeler l’espace
du “comme si” 17  », écrit Bernard Edelman. De même
Marie-Angèle Hermitte montre-t-elle en quel sens «  le
droit est un autre monde » : le droit « n’a pas l’ambition
de la réalité, moins encore de la vérité, il réinvente un
autre monde […], phénomène […] paradoxal pour une
instance qui organise concrètement le monde 18  ». Aussi
bien des objets du monde réel deviennent-ils
méconnaissables dans le droit. Changeant en effet de
catégorie au gré des usages auxquels ils sont soumis, ils
sont des «  doubles fantomatiques  » dont l’«  animal 19  »
constitue un cas remarquable 20, à propos duquel on se
bornera à évoquer deux aspects.

Premièrement, les individus d’une même espèce
peuvent être tantôt des animaux de laboratoire, tantôt
des animaux de compagnie, tantôt du gibier, tantôt des



animaux élevés pour leur  fourrure, pour leur laine ou
encore pour leur chair (les lapins) ; ils seront chaque fois
soumis à des traitements particuliers, qui sont de part en
part gouvernés par ces différents usages.

Deuxièmement, le législateur n’éprouve aucune
difficulté à déclarer dans le même temps que tout animal
est un être vivant et sensible 21 et à priver les animaux
sauvages de sensibilité, puisque les actes de cruauté
commis à leur endroit n’existent pas aux yeux du droit.
C’est probablement ce qui permet aux commentateurs de
l’actualité d’affirmer tranquillement qu’«  aucune victime
n’est à déplorer » à la suite d’incendies ayant ravagé des
hectares où vivent des animaux sauvages, mais aussi des
bâtiments d’élevage ou des animaleries habités par des
animaux domestiques. Dans ces deux derniers cas, mais
également dans tous les cas où les animaux sont victimes
de catastrophes, leur statut de victimes n’est pas
reconnu  : la perte est financière, pour leur propriétaire
qui est assuré contre les catastrophes naturelles. Qu’ils
brûlent, étouffent ou se noient, leur mort n’est pas la
mort car leur existence est « pour un autre ». Nous savons
que ces animaux sont en réalité victimes des flammes,
comme des humains le seraient en pareille circonstance,
mais tout se passe comme si ce fait ne s’imposait pas à
l’esprit, car notre vision du monde est façonnée par la
fabulation juridique. Nos représentations sont la plupart
du temps conformes à celles que véhicule le droit, fût-ce
au prix d’une torsion considérable que nous faisons alors
subir à notre expérience effective.

Le monde que bâtit le droit est circulaire et clos : il ne
renvoie qu’à lui-même. Ce qu’il rend licite ne peut être
rendu illicite que par l’effet de son action. Ainsi que le



souligne Christine Korsgaard, si la loi permet de faire
souffrir un animal au nom d’une production, nul ne peut
protéger cet animal. En ce cas comme en d’autres, «  la
seule chose qui puisse combattre la puissance de la loi est
la loi elle-même 22 ».

Faut-il alors s’épuiser à fonder les droits des animaux,
à faire valoir des qualités, des dispositions, une cohérence
philosophique et morale, là où le droit décide de
procéder par bricolages, découpages, collages ? Comment
avoir prise sur le droit si ses objets sont ressaisis et mis en
relation selon une tout autre logique  que celle de
l’expérience effective et commune que nous en avons  ?
Heureusement, la société civile ne cesse de demander au
droit des comptes sur ce qu’il déclare et décide  : sur
quelles réalités, sur quels fondements s’appuie-t-il pour
fixer le destin des uns et des autres ? Le droit est-il juste ?
Le droit a-t-il raison ?

La stratégie argumentative des défenseurs
des droits des animaux

Selon la thèse humaniste, c’est en vertu d’attributs
métaphysiques, de compétences cognitives ou encore de
dispositions existentielles que l’être humain jouit de
droits. Forts de ce constat, les défenseurs des droits des
animaux ont pour ainsi dire emboîté le pas de cette
procédure hypothético-déductive et se sont proposé de
voir si lesdits attributs, compétences ou dispositions qui
fondent les droits humains fondamentaux (ne pas être
tué, torturé ou enfermé) n’existaient pas dans le monde
animal. Si tel s’avère être le cas, il est alors injuste de ne
pas octroyer des droits fondamentaux aux animaux à
propos desquels ces attributs, compétences ou
dispositions sont manifestes.



Les défenseurs des droits des animaux mettent à
l’épreuve l’étrange statut qui est dévolu à ces derniers
dans le droit ; à l’épreuve du raisonnement, d’une part, et
à l’épreuve des connaissances psychologiques et
éthologiques, d’autre part. Car, pour déclarer un individu
«  chose appropriable  » ou «  bien  » (le droit des biens
permet d’user et d’abuser de la chose acquise, c’est-à-dire
de la détruire), il faut que celui-ci soit tout à fait
dépourvu des qualités attribuées aux personnes.

Or, s’agissant des animaux, rien n’est moins sûr. Leur
comportement n’indique-t-il pas en effet, s’il faut choisir
entre les personnes et les choses, qu’ils sont des
personnes plutôt que des  choses, car une vie psychique
affleure à même leur comportement comme l’ont montré
à la fois Husserl et Merleau-Ponty, puis des psychologues
se réclamant de la méthode phénoménologique (Frederik
Buytendijk, Georges Thinès) ou encore des éthologues
(Jane Goodall, Mark Bekoff, Frans de Waal, et d’autres) ?
Ils fuient ce qui leur est dommageable et recherchent ce
qui satisfait leurs besoins, mais aussi leur bien-être  ; ils
ont des intérêts, dont la gamme est large et variée  ; ils
manifestent ce faisant un souci de soi et donc une
conscience de soi 23  ; ils ont des préférences
individuelles ; etc. Ces dispositions découlent notamment
du fait que les animaux se meuvent spontanément. Le
mouvement spontané (nous n’avons pas la place de nous
y attarder) est ce qui qualifie phénoménologiquement les
animaux, ce qui les distingue des végétaux et les rattache
aux humains, à l’incomplétude, à la vie désirante, à
l’inquiétude 24.

Si les animaux ont été classés parmi les choses
appropriables, c’est en vertu d’une décision qui ne doit



rien à une mécompréhension de la vie animale  ; nul, en
réalité, n’a jamais pris les animaux pour des choses !

Descartes lui-même n’a-t-il pas douté de sa propre
thèse –  une thèse qui nous enseigne que la puissance
théorique peut prendre le pas sur le caractère pourtant
indubitable de l’expérience vécue  ? Poussé à répondre
aux objections qui lui furent adressées, il en vint à
reconnaître dans la lettre au marquis de Newcastle du
23  novembre 1646 que «  bien que les bêtes ne fassent
aucune action qui nous assure qu’elles pensent, toutefois,
à cause que les organes de leur corps ne sont pas fort
différents des nôtres, on peut conjecturer qu’il y a
quelque pensée jointe à ces organes, ainsi que nous
l’expérimentons en nous, bien que la leur soit beaucoup
moins parfaite 25 ».

Cette conception mécaniste, d’emblée perçue comme
« incroyable 26 », n’en continue pas moins à imprégner les
«  sciences de l’animal  ». Elle procède par séparation en
empruntant soit la voie du dualisme psycho-physique,
soit celle du réductionnisme. Ces deux démarches, qui se
débarrassent de la complexité du réel, ont presque tout
en commun comme l’a montré Hans Jonas  : « Certaines
actions animales peuvent être accompagnées, et le sont
probablement, par des états de prise de conscience, mais
ceux-ci sont sans pertinence scientifique en vertu de
l’axiome selon lequel les actions externes peuvent
s’expliquer en fonction des seules conditions externes,
c’est-à-dire physiques 27. » Il est navrant de constater que,
fidèles au canon de Morgan, la plupart des éthologues
(en tout cas en France) se soumettent à cet axiome pour
rendre compte des comportements des animaux, livrant
alors un résidu insipide à force d’avoir été réduit.



 

Par ailleurs, les défenseurs des droits des animaux
ajoutent souvent à la ligne argumentative que nous avons
évoquée un aspect qui minimise la puissance fondatrice
de compétences cognitives complexes. En effet, à s’en
tenir à elles, nombre d’êtres humains (nouveau-nés et
très jeunes enfants, personnes démentes ou séniles) se
trouveraient dépossédés de tout droit, car posséder
potentiellement (ces attributs, compétences, dispositions)
c’est ne pas (les) posséder du tout 28. La mise en évidence
des qualités nécessaires et suffisantes à la reconnaissance
de droits moraux et, partant, à leur consécration par le
droit positif (afin qu’ils deviennent véritablement
opposables) doit être indépendante de la question de
savoir à quels race, genre, espèce appartiennent les
individus répondant à cette exigence.

Des droits fondamentaux et des droits
spécifiques

Selon certains juristes, la notion de droits
fondamentaux émane des réflexions issues du désastre
propre à la Seconde Guerre mondiale. Ils voient dans
cette notion une volonté de «  limiter l’arbitraire de
l’État  » et de donner un ensemble de «  garanties
minimales résistantes aux atteintes de l’État  », dont
certaines présentent un « caractère indérogeable 29 ». Ces
droits sont donc opposables à l’ordre étatique. Ils ont
pour caractéristiques d’être «  centrés sur le sujet  », de
reposer sur sa «  valeur intrinsèque  », de lui offrir « une
protection juridictionnelle efficace 30 ».

Les droits légaux (et non simplement moraux) qui
sont réclamés pour les animaux sont inspirés par les



droits fondamentaux, et non par les droits spécifiques à
l’homme adulte et responsable. Il faut le préciser, car un
malentendu tenace, que nous espérons dissiper dans les
paragraphes qui suivent, perdure. Mais avant de
l’examiner, expliquons ce qui distingue un droit moral
d’un droit légal.

La notion de droit peut être entendue en un sens
moral ou en un sens juridique. Les droits légaux se
constatent. Ils ont été, en amont, fondés de manière
extrajuridique. Ils nous  sont imposés par une règle
extérieure qui nous contraint à agir selon une direction
qui peut éventuellement heurter nos convictions les plus
fortes. Les droits légaux sont hétérocontraignants (le
législateur me contraint), tandis qu’aux droits
simplement moraux correspondent des obligations
autocontraignantes (c’est en mon âme et conscience que
je me sens obligé).

Le titulaire de droits simplement moraux ne voit ceux-
ci véritablement garantis que lorsqu’ils ont quitté la
sphère de l’exigence morale pour entrer dans celle de
l’obligation légale. Pour autant, les droits moraux sont, en
particulier selon Joel Feinberg, bien des droits, des
« prétentions justifiées, ce qui n’est pas le cas des simples
desiderata 31  », même si leurs procédures de validation
diffèrent de celles des droits juridiques, légaux,
commente Jean-François Kervégan.

Parmi les éléments qui séparent les droits moraux des
droits légaux, insistons avec Tom Regan sur l’universalité
des premiers et la relativité des seconds 32. Un droit
naturel est inaliénable  : on ne peut s’en défaire ou
l’échanger ; il précède l’état social, ne doit rien aux acquis
historiques ou politiques. Rousseau l’a montré.



L’existence de droits moraux (naturels ou originaires)
est récusée par le positivisme juridique, qui ne reconnaît
que ceux qui sont institués par l’homme de loi. Ainsi ces
droits moraux ont-ils ceci de particulier qu’ils ne sont pas
posés par une société effective, mais qu’il faut cependant
nécessairement imaginer une société pour les penser.
«  Un droit originaire est par conséquent une simple
fiction, mais elle doit, en vue de la science,
nécessairement être forgée 33 », note Fichte.

 

Venons-en maintenant au malentendu. Un échange
d’articles publié dans la revue Le Débat entre Paola
Cavalieri, d’une part, et quelques philosophes et une
juriste français, d’autre part, illustre le malentendu qui
règne concernant le type de droits à octroyer aux
animaux. Il a en effet été reproché à Paola Cavalieri par
Marie-Angèle Hermitte de vouloir donner les « droits de
l’homme » aux grands singes, alors que ces derniers n’ont
que faire du «  droit de vote, [de] la liberté religieuse,
[…] d’opinion ou d’expression 34 ». Peut-on sérieusement
penser que les défenseurs des animaux manquent à ce
point de discernement qu’ils confondent les droits
fondamentaux (ne pas être tué, torturé ou enfermé) avec
un ensemble de droits spécifiques (humains ou de
l’homme), lesquels peuvent d’ailleurs se particulariser à
un second niveau si le droit à l’avortement ne concerne
que les femmes, le droit à la scolarisation que les
enfants, etc. ?

Il est vrai que l’article incriminé de Paola Cavalieri a
pour titre « Les droits de l’homme pour les grands singes
non humains  ?  » 35. Mais il est clair que l’auteur entend
« droits de l’homme » au sens de « droits fondamentaux ».



Il s’agit d’étendre aux grands singes les droits
fondamentaux, qui ne sont pour le moment considérés
que comme des « droits de l’homme » dans la mesure où,
par principe, des droits ne sont pas reconnus aux
animaux. Paola Cavalieri veut montrer que ces droits (de
l’homme) devraient s’appliquer aussi aux grands singes,
en raison de similitudes (notamment cognitives) mises au
jour entre ces animaux et les humains. Paola Cavalieri ne
confond pas les droits de l’homme (au sens de droits
spécifiques  : droit de vote, de liberté religieuse,
d’opinion, etc.) et les droits fondamentaux ; et si elle écrit
qu’«  au bout du compte, il semble que les droits de
l’homme ne soient pas humains 36  », cela veut
évidemment dire que ce qui fonde les droits de l’homme
(à ne pas être, en l’occurrence, soumis sans consentement
éclairé à des expérimentations biomédicales) est un
ensemble d’attributs ou de qualités présents aussi bien
chez les grands singes que chez les humains.

«  Le droit fonctionne sur des abstractions et non sur
des réalités concrètes », insiste Marie-Angèle Hermitte, de
sorte que « l’objet des droits de l’homme est bien de nous
“déclarer” égaux, malgré les inégalités et, en fait, à cause
d’elles 37  ». Précisément, n’est-ce pas un argument
mobilisable pour la défense d’une extension des droits
fondamentaux aux animaux  ? Déclarons-la  ! La
déclaration d’une égalité de droit non fondée dans une
égalité de fait pour l’espèce humaine ouvre logiquement
la porte à la possibilité d’une démarche similaire
concernant les animaux pour des droits propres. Les
droits réclamés pour les animaux ne sont pas l’ensemble
des « droits de l’homme », mais des droits fondamentaux,



dont les seuls humains sont actuellement les bénéficiaires
déclarés.

 

Poursuivons le travail de clarification. Anna Zielinska
et Pierre-Yves Quiviger font justice de l’argument de la
«  pente glissante  ». Selon cet argument (autre
malentendu), reconnaître des droits aux animaux
conduirait l’homme à perdre les siens en raison d’un
empiétement possiblement infini de ceux des animaux
sur les siens. Pourtant, « si l’on craint que, par exemple,
les vaches n’aient d’un coup le droit de faire leurs besoins
au milieu de la cour de la Sorbonne, ce qui n’est
évidemment pas souhaitable, il faut en même temps
garder à l’esprit que l’homme n’a pas cette possibilité,
malgré les droits dont il jouit 38  ». Les droits ne sont en
effet jamais illimités  : de même que les droits des
humains rencontrent des limites, les droits donnés aux
animaux en rencontreraient aussi. « La consécration d’un
droit porte en lui une quantification et une limitation 39. »

En outre, les droits octroyés aux animaux seraient
spécifiques –  il faut décidément y insister  –, y compris
dans le contexte de droits forts où leur mise à mort serait
proscrite (droit dont ne jouissent aujourd’hui que les
humains : seuls l’homicide et l’infanticide sont des crimes
au sens pénal du terme). L’humain ne perdrait aucun
droit fondamental le protégeant ni aucun droit
spécifique, mais il serait privé de celui, désormais
proscrit, d’user des animaux comme bon lui semble, dès
lors que ces derniers bénéficieraient de droits forts et
opposables, c’est-à-dire légaux. «  L’extension de certains
droits à des animaux non humains ne signifierait [pas] la
fin de droits spécifiques pour les entités humaines  »,



précisent encore les auteurs 40. L’argument de la «  pente
glissante » ne doit donc pas être brandi pour les animaux,
« alors qu’on pourrait tout aussi bien le brandir pour tous
les droits humains 41  », en oubliant que tout droit
comporte une quantification et une limite interne.

Sur le plan philosophique, en tout cas, les droits
fondamentaux ne sauraient être réservés aux seuls êtres
humains, dès lors que, de fait, les animaux partagent
avec eux l’exposition aux mauvais traitements, à la
violence ou à la cruauté du fait d’autrui. Comment ne pas
rappeler la maxime rousseauiste selon laquelle « il semble
en effet que si je suis obligé de ne faire aucun mal à mon
semblable, c’est moins parce qu’il est un être raisonnable
que parce qu’il est un être sensible, qualité qui, étant
commune à la bête et à l’homme, doit au moins donner à
l’une le droit de n’être point maltraitée inutilement par
l’autre 42. »

 

L’idée qu’un droit est une prétention valide contre
quelqu’un est au cœur de la définition contemporaine du
droit. Par ailleurs, la métaphore d’un panneau « défense
d’entrer » est employée par plusieurs théoriciens du droit
pour exprimer l’idée de limitation de la liberté d’autrui.
Ce «  panneau invisible  » interdit aux autres «  de nous
ôter la vie ou de porter atteinte à notre corps comme il
leur plaît  » et de «  limiter nos choix comme il leur
plaît 43 ».

Si l’humanisme juridique a borné la reconnaissance et
l’octroi de droits aux seuls humains, une autre tradition a
radicalisé et élargi le fondement du droit, qui trouve dans
la sensibilité son critère nécessaire et suffisant. C’est
parce que je peux pâtir de l’action d’autrui que j’ai des



droits (contre lui). Les animaux font en outre preuve
d’autonomie et de liberté comportementale. S’ils ne sont
pas des êtres libres, au sens kantien du terme (tout
comme ne le sont pas les nouveau-nés, les enfants, les
fous, les personnes séniles), ils le sont en un sens
phénoménologique  : ils sont sujets d’une vie de
conscience, ils vivent leur vie « en première personne »,
c’est-à-dire comme étant bien la leur, dans le flux unifié
de leur expérience vécue. Ce faisceau de dispositions, que
l’on peut subsumer sous un concept de sensibilité nourri
des données de l’éthologie subjectiviste (et que certains
nomment « sentience »), est au fondement de droits qu’il
serait absurde de reconnaître à des entités inertes ou
même, pensons-nous, à des végétaux dont le mode d’être
diffère de part en part de celui que nous venons
d’esquisser, tant sur le plan neurobiologique que sur le
plan phénoménologique 44.

La notion de droit entendue au sens strict, selon l’un
des théoriciens majeurs du droit, Wesley Newcomb
Hohfeld 45, est nécessairement corrélée à une obligation
d’autrui. Inversement, toutes les obligations ne sont pas
liées à des droits. Ainsi Joel Feinberg note-t-il qu’il existe
plusieurs types de devoirs légaux ou moraux qui ne sont
pas directement dus à autrui (par exemple, ceux qu’exige
une autorité impersonnelle comme la loi, ou un
marquage au sol 46). Mais, précise Feinberg dans un
important article daté de 1974, dès lors qu’un individu a
des devoirs envers un autre, on reconnaît nécessairement,
par définition, que ce dernier possède des droits qui valent
contre le premier. «  Posséder un droit c’est pouvoir
prétendre à quelque chose à l’encontre de quelqu’un 47  »,
lequel se trouve dans «  l’obligation corrélative d’agir



d’une façon déterminée à mon égard 48 ». Un droit ne se
conçoit pas sans une obligation corrélative qu’a autrui de
le respecter. Fort de ces éclaircissements, on comprend
pourquoi il n’est que temps de faire valoir les implications
d’une définition des animaux désormais ancrée dans leur
qualité d’êtres sensibles.

Du fait de la récente modification du code civil, les
animaux ne se sont jamais trouvés dans une position
juridiquement aussi instable  : ils sont, selon Jean-Pierre
Marguénaud, en « état de lévitation 49 ». En effet, s’ils ne
sont plus des biens et qu’ils ne sont pas non plus des
personnes, que sont-ils ?

C’est parce que «  la summa divisio personnes/choses
est […] fortement chevillée à l’âme du droit français  »
que cet état de flottement est «  d’ores et déjà
intenable 50  », poursuit le juriste. Les animaux sont
maintenant définis par ce qu’ils sont en eux-mêmes (« des
êtres vivants doués de sensibilité ») et non plus du point
de vue de leur utilité («  des biens meubles  »)  ; mais le
législateur fait comme si cette modification, en un sens
considérable, ne changeait rien à l’affaire : ils sont soumis
au régime des biens.

Jean-Pierre Marguénaud estime que la nouvelle
rédaction de l’article  515-14 constitue la «  validation
législative des options théoriques de la thèse
personnificatrice  » (dont nous avons d’entrée de jeu
mentionné les avancées en Inde  et en Amérique)  :
premièrement parce que « l’extraction des animaux de la
catégorie des biens est une réalité incontestable  »,
deuxièmement parce que «  la personnification des
animaux est une nécessité de logique juridique 51 ». Pour
l’heure, le mérite le plus immédiat de cette modification



juridique, très médiatisée par les organes audiovisuels,
est d’avoir fait exister le débat sur la condition animale
au cœur de la société, et d’avoir permis à des images
tournées dans des abattoirs par une association de
défense des animaux 52 d’ébranler si fortement l’opinion
publique et le monde politique qu’elles ont suscité la
création d’une commission d’enquête parlementaire sur
les abattoirs au terme de laquelle soixante-cinq
propositions furent formulées et rendues publiques 53.

La caution des « preuves scientifiques »

Dans nos sociétés très attachées à la «  preuve
scientifique  », des études d’éthologie cognitive, de
psychologie animale ou encore de biologie du
comportement sont venues prêter main-forte à
l’entreprise philosophique de fondation des droits des
animaux.

Le débat antique était déjà partagé entre les mêmes
acteurs. On y trouve d’un côté ceux qui, faisant valoir
l’intelligence des animaux mais aussi leurs conduites
morales, revendiquaient envers eux des rapports de
justice en raison de ces dispositions ; de l’autre ceux qui,
estimant que les actions des animaux n’étaient
qu’apparemment intelligentes et leurs dispositions
qu’apparemment morales, les vouaient aux fins de
l’homme. Cette dernière thèse, stoïcienne, était renforcée
par l’idée, épicurienne, selon laquelle il ne saurait y avoir
aucune relation de justice avec les animaux puisque nous
ne pouvons passer de contrat avec eux ni eux avec
nous 54. Les termes du débat ont-ils vraiment changé ?

Nous ne pouvons résumer ici sans les appauvrir à
l’excès les développements portant sur l’intelligence (et



plus largement sur les manières animales d’être au
monde) qui jalonnent l’histoire de la philosophie  ; il
suffira de dire que chaque époque, forte de connaissances
nouvelles et d’outils conceptuels adaptés à cette
évolution, a consolidé la longue controverse portant sur
les droits des animaux. Leurs défenseurs bénéficient
des  concepts, des thèses, des arguments et des contre-
arguments qui la composent. Aussi le peu d’avancées
concernant leurs droits ne tient-il ni à une faiblesse
argumentative ni à une carence de données empiriques et
scientifiques. Elle tient à l’anthropocentrisme, cette
bannière capable de rassembler ceux que, par ailleurs,
tout peut opposer ; il existe en effet un terrain d’entente
contre les droits des animaux.

L’extension des droits fondamentaux aux animaux n’a
en réalité pas besoin d’une accumulation de preuves
scientifiques supplémentaires  ; on flatterait d’ailleurs un
coupable penchant en se pliant à une telle injonction, car
fournir toujours plus de preuves est une tâche infinie
dont la réclamation est évidemment dilatoire. Nous ne
méconnaissons bien sûr pas leur utilité auprès du
législateur, qui s’appuie notamment sur des données
quantifiées pour établir certaines réglementations  ; mais
nul ne doit être dupe d’un scientisme arrogant et d’un
positivisme dépourvu d’intelligence face à la complexité
et à la profondeur des existences humaines, mais aussi
animales.

L’expérience ordinaire que nous avons des animaux
indique assez qu’ils ont des intérêts en propre et qu’ils
vivent leur vie en première personne. Cette vie est la
leur ; elle ne se ramène jamais à la description qu’un tiers
pourrait en faire à la troisième personne.



Cette course à la preuve peut d’ailleurs s’avérer contre-
productive quand elle cherche à tout prix une similarité
de compétences entre les animaux et les humains, car les
animaux sont une altérité singulière qui résiste à cette
épistémologie erronée. Ce qu’il importe de souligner, ce
sont les dispositions psycho-physiologiques d’une
existence vécue, qui exposent les animaux non seulement
à la « douleur » et au « dommage durable », mais encore
à la «  souffrance  », à la «  détresse  » et à l’«  angoisse  »,
notions d’ailleurs évoquées par le législateur européen
dans divers textes dès le milieu des années 1980 55.

C’est, selon nous, cette vie individuée et subjective qui
fait entrer les animaux de plain-pied dans une
communauté ontologique. La valeur morale de telles vies,
qui peut être jugée inhérente à leur ontologie (fondée)
ou simplement postulée (déclarée), ne nous semble en
tout cas pas dépendre d’abord des performances
cognitives dont les individus seraient capables.
(L’expression «  être capable  », et tout le vocabulaire qui
lui est sémantiquement apparenté, apparaît du reste
souvent dans ce contexte argumentatif  : il faut montrer
que les animaux sont «  capables  » de réussir tel ou tel
test 56.) Nous sommes ici face à deux domaines
hétérogènes : la performance cognitive peut être accomplie
par une machine sophistiquée, alors que l’expérience vécue
n’est pas transférable à la machine.

Enfin, en liant les droits à un niveau cognitif
sophistiqué et évalué à l’aune de l’humain (conscience de
soi réflexive, théorie de l’esprit, etc.), ne prend-on pas le
risque de  donner des droits fondamentaux aux grands
singes, peut-être, mais à eux seuls, ou presque ?



Les tenants de cette perspective, que nous ne
soupçonnons pas de vouloir délaisser les mammifères, les
oiseaux et les poissons livrés aux pires traitements, ont
peut-être le souhait que soient conférés aux grands singes
des droits particuliers en vertu de leur ressemblance avec
l’humain. Mais une fois ce seuil franchi, il faudra à ces
défenseurs des animaux « capables » d’avoir l’intelligence
d’un enfant humain de quelques années trouver d’autres
critères – lesquels ? – pour poursuivre leur œuvre auprès
du législateur. Une fois qu’ils auront fondé sur des
performances cognitives sophistiquées et partiellement
similaires à celles des humains le droit à ne pas être
enfermé arbitrairement, torturé ou tué, comment
pourront-ils faire valoir que ces droits fondamentaux
doivent être étendus à des individus ne manifestant pas
une telle vie cognitive (qu’il faut distinguer de la vie
psychique), dès lors qu’elle sera tenue pour le critère
moralement pertinent ?

 

Les contributeurs du Projet grands singes 57 différaient
déjà sur ce point. En effet, la Déclaration sur les grands
singes réclame l’extension de la communauté des égaux,
c’est-à-dire la communauté des êtres auxquels des droits
fondamentaux doivent être reconnus et juridiquement
garantis, aux grands singes. Ces droits consistent dans le
droit à la vie, la protection de la liberté individuelle et la
prohibition de la torture.

Une partie de l’argumentation consiste à montrer que
ces droits ne sont déclarés proprement humains que
parce que les animaux sont d’emblée exclus de la
considération morale  ; et c’est la pertinence de cette
exclusion qui est examinée  : quels sont les critères



moralement discriminants sur lesquels elle se fonde ? Le
principe qui gouverne l’extension aux grands singes des
droits fondamentaux tient dans la reconnaissance chez
eux d’attributs (intelligence, vie sociale et émotionnelle
riche) considérés par la tradition philosophique
humaniste occidentale comme étant de nature à fonder
ces droits. Aussi la présence  de  tels attributs chez les
grands singes devrait-elle conduire à reconsidérer notre
manière de les traiter.

L’une des premières questions qui vient à l’esprit du
lecteur consiste à se demander si la limitation de
l’extension des droits humains fondamentaux aux grands
singes n’est pas une forme subtile d’anthropocentrisme,
au sens où ce serait leur proximité avec l’humain qui leur
conférerait une valeur morale à laquelle le reste du genre
animal ne pourrait prétendre, du moins de manière aussi
flagrante.

Cet aspect est abordé dès la préface, rédigée par Paola
Cavalieri et Peter Singer  : si les grands singes sont les
premiers prétendants à l’entrée dans la communauté des
égaux en raison de leur ethos, l’abandon de leur
exploitation, du fait de leur petit nombre et de la relative
étroitesse des utilisations dont ils font l’objet, ne
bouleverserait en rien les habitudes de vie des humains.
Le choix des grands singes est donc d’abord stratégique.
Il permet plus évidemment que pour d’autres animaux
d’ouvrir une brèche dans l’édifice théorique et pratique
de l’exploitation animale. Il ne s’agit donc pas d’une
volonté de clore une telle avancée aux animaux les plus
proches de l’humain.

Nous partageons le point de vue de Gary Francione
qui considère que s’engager dans « la quête infinie d’une



identité entre les esprits dont nul ne verra jamais le
terme 58  », c’est refuser de sortir de l’anthropocentrisme
en empruntant la voie d’arguties inépuisables. L’animal
digne de se voir reconnaître des droits fondamentaux
devra-t-il avoir l’intelligence d’un enfant de huit ans ? de
douze ans  ? etc. Selon Gary Francione, qui se montre
ainsi fidèle à la thèse rousseauiste, «  la sensibilité
constitue à elle seule un critère suffisant d’intégration au
sein de la communauté morale, sans qu’il faille exiger la
possession d’aucune autre caractéristique cognitive 59  ».
L’auteur propose de la sensibilité la définition suivante  :
«  La condition d’un être sensible est par essence celle
d’un être qui reconnaît que c’est dans son existence, et
non pas dans celle d’un autre, qu’il fait l’épreuve de la
douleur ou de l’angoisse 60. »

La personne, un concept normatif
et prescriptif

Vivre sa vie en première personne (je vis ma vie, c’est
moi qui la vis), être le sujet de ses expériences
(proposition tautologique en vérité, car une expérience
vécue est toujours celle de celui qui la vit,
immédiatement, hors de tout retour réflexif sur celle-ci et
de toute représentation conceptualo-linguistique la
concernant –  ce qui n’en fait pas une expérience sans
épaisseur ni profondeur), est-ce cela être une personne ?

Ce n’est pas dans le sillage de cette perspective
phénoménologique sur la vie d’un sujet constituant que le
concept de personne s’est forgé. L’accent mis sur
l’expérience en première personne et la coextensivité de
la vie autoanimée ainsi que sur de la conscience
intentionnelle renvoie plutôt à ce que la philosophie
nomme un sujet. Sans faire l’histoire du concept de



personne, une revue de ses acceptions est nécessaire à
une réflexion sur les raisons, la pertinence et la fécondité
de son choix pour qualifier certains animaux, et donc
certaines espèces.

Aujourd’hui spontanément associée à l’être humain et
à lui seul, la notion de personne a d’abord été pensée
dans la théologie chrétienne et le mystère de la  Trinité
qui la spécifie (Dieu en trois personnes). C’est par un
décret divin que l’humain prend place au-dessus de
toutes les autres espèces. Pour le christianisme, «  tout
homme, toute femme, et même tout enfant » ont droit à
la même considération, à «  l’éminente dignité de la
personne 61  », rappelle, après d’autres, Bernard Sesboüé.
Cet universalisme est bien sûr à saluer, mais dans une
certaine mesure seulement puisqu’il est corrélatif de
l’exclusion de l’ensemble des animaux. Il s’agit d’un
universalisme anthropocentrique, fondé sur la vie
relationnelle (que seules les personnes entretiendraient),
selon une vue qui prend toujours soin d’en écarter les
animaux au prix de propos caricaturaux dont on pourrait
fournir maint exemple 62. Il pourrait découler de
l’inclusion des enfants dans la sphère des personnes
l’injonction selon laquelle tout patient moral 63 (et non les
seuls agents moraux) doit être traité comme une
personne  ; mais ici, la scission est celle de l’humanisme
métaphysique. Il suffit à l’enfant d’être humain pour se
voir reconnaître une « éminente dignité ».

Cette vision chrétienne n’est pas partagée par tous.
Pour certains éthiciens (kantiens, notamment), l’être
humain et la personne ne coïncident pas. Hugo Tristram
Engelhardt distingue en effet, à la suite de Kant, les
personnes des êtres humains : « Ce sont les personnes et



non les êtres humains qui ont un statut particulier. Les
êtres humains adultes et compétents ont un statut moral
intrinsèque bien supérieur à celui des fœtus humains ou
des grenouilles adultes. Il importe de comprendre de
façon précise la nature de cette inégalité […] [et]
pourquoi les obligations de respect ou de bienfaisance
sont susceptibles de varier en fonction du statut moral
des entités considérées […]. Il n’y a que les personnes
pour écrire des livres de philosophie et pour les lire. Mes
arguments ont déjà établi que ce sont les personnes qui
constituent la communauté morale 64. »

Le niveau de compétence cognitive importe à
l’évidence grandement ici dans la détermination du statut
moral. Les êtres humains qui ne sont pas ou plus des
personnes, qui ne sont pas ou plus des agents moraux,
qui ne sont pas ou plus «  conscientes d’elles-mêmes et
rationnelles  » et qui ne sont pas ou plus en mesure
«  d’attacher de l’importance à ce qui les rend dignes
d’être blâmées ou louées  », sont des «  membres de
l’espèce humaine. Mais ils n’ont pas, en eux-mêmes et par
eux-mêmes, de statut au sein de la communauté
morale 65  », écrit encore Engelhardt. Ainsi est-ce sur la
base de l’«  utilité sociale  » que l’on traitera ces êtres
«  comme s’ils étaient des personnes 66  ». Retenons la
puissance du « comme si » et le champ des possibles qu’il
ouvre.

 

Certaines définitions de la personne sont d’abord
soucieuses de cerner sa qualité intrinsèque et son unité
persistante malgré la diversité de ses expériences 67  ;
d’autres affirment que la conscience de soi accompagne
nécessairement l’identité personnelle 68  ; d’autres encore



font valoir la nature fondamentalement relationnelle de
la vie d’une personne 69. Leur font suite, enfin, celles qui
franchissent le pas de la morale et du droit, du prescriptif
et du normatif. On décrit un individu, mais on le déclare
être une personne, et ce que l’on dit alors de plus, c’est
qu’il a une valeur morale qui impose de le traiter comme
une fin et jamais simplement comme un moyen.

Juridiquement, la notion de personne s’est ajoutée aux
droits de l’homme pour créer un périmètre
supplémentaire de protection  : quel que soit l’état
psychophysique d’un être humain, quoi qu’il lui arrive et
quoi qu’il fasse, il est une personne revêtue d’une dignité,
qualité métaphysique dont nul ne peut le défaire, pas
même lui-même. L’octroi de la qualité de personne à l’être
humain fut l’objet d’une conquête. Le droit romain, nous
le verrons, classait les esclaves parmi les biens et non
parmi les personnes.

Ce point est capital pour la question qui nous occupe,
car des individus peuvent donc présenter, du point de vue
d’une ontologie descriptive, des traits, des qualités, des
dispositions, identiques à ceux des individus qui sont
déclarés être des personnes (les esclaves étaient bien des
hommes semblables à ceux qui  étaient dits libres), sans
entrer toutefois dans la même catégorie juridique qu’eux.
La qualité de « personne », que l’on déclare et à laquelle
s’attacherait «  une éminente dignité  », n’a dans certains
cas que faire des critères de validation : on peut déclarer
qu’un homme est un bien ou qu’un embryon est une
personne. Le concept de personne est le fruit d’une
décision à visée morale, protectrice, dispensatrice de
droits, alors qu’aucun accord n’existe sur la
compréhension et sur l’extension du concept.



Il devient alors clair que la qualité de personne ne
répond pas à un ensemble de critères positifs. C’est ce qui
conduit Gérard Lenclud à voir dans la personne une
« pure construction », une « convention » ; les personnes
«  n’existent que si l’on croit qu’elles existent 70  ». Les
propriétés sont détenues par les humains, les animaux,
les végétaux, les minéraux, mais non par les personnes.
La personne est un « fait institutionnel », mais « dès lors
qu’un fait institutionnel vient à exister, son existence
devient tout aussi objective que celle d’un fait de
nature 71  », ajoute l’auteur. C’est ce qui explique que
« dans nos usages linguistiques courants, personne et être
humains sont coréférentiels ou à peu près 72 ».

 

Ces dernières remarques nous ramènent au droit et à
son monde séparé. Par l’étrange rapport qu’il entretient
au réel (dont il méconnaît parfois la résistance), le droit
peut parfaitement extraire ou inclure dans telle ou telle
catégorie certains objets à partir du moment où la
mentalité d’une société l’y invite fortement.

Nous proposons d’utiliser la remarquable souplesse de
la notion de « personne », suivant en cela le prononcé de
plusieurs tribunaux qui ont récemment qualifié les
animaux de «  personnes non humaines  ». Si, pour les
kantiens, certains humains ne sont pas ou plus des
personnes mais qu’ils sont cependant traités comme s’ils
l’étaient, alors rien ne s’oppose à ce que les animaux
soient traités comme s’ils étaient des personnes ; d’autant
qu’il a été montré (et le législateur en est d’accord) qu’ils
ont des dispositions, des attributs et des compétences qui
les font entrer dans le vaste ensemble des sujets d’une vie
de conscience, vivant leur vie en première personne,



ayant des intérêts non dérivés et faisant l’expérience
d’eux-mêmes comme persistant dans le temps,  etc. La
division bipartite du droit donne-t-elle d’ailleurs le
choix ? La refonte du droit en trois parties – personnes,
animaux, choses  – constituerait une opération
certainement plus compliquée que celle qui inclurait les
animaux sensibles dans la compréhension de la
«  personne  », et permettrait, pour ainsi dire
mécaniquement, de leur conférer des droits
fondamentaux.

Les kantiens ou les tenants de l’humanisme
n’agréeraient pas notre raisonnement, car il y a
probablement selon eux plus de raisons, malgré les
fractures qu’ils font valoir (dans la mesure où ils jugent
que tous les humains ne sont pas des personnes), de
maintenir une communauté morale humaine au prix d’un
comme si que d’élargir la communauté morale aux
animaux en vertu de la qualité de sensibilité –  fait qui
permet de se passer de la fiction du comme si, puisque les
animaux ne sont en effet pas comme s’ils étaient
sensibles, mais le sont bel et bien. Les tenants de
l’humanisme ne veulent tout simplement pas d’une
catégorie mêlant les humains et les animaux, et l’on
connaît leur émoi face à ce qui est à leurs yeux, plus
qu’un oxymoron, une pure et simple hérésie  : une
personne non humaine. Pourtant, comme l’ont noté
plusieurs auteurs, donner des droits fondamentaux aux
animaux, sur les mêmes fondements que ceux qui sont
attribués aux humains, serait le meilleur moyen de
renforcer la protection de tous les humains, même de
ceux auxquels le statut de personne n’est pas reconnu
(par exemple, par les kantiens).



Si, à la faveur de démarches entreprises par des
défenseurs des droits des animaux, divers tribunaux dans
le monde ont déclaré les animaux dont la situation leur
était soumise être des « personnes non humaines » (dont
les dauphins, qui ne ressemblent pourtant pas aux
humains), c’est parce que cette notion est porteuse d’une
valeur morale prescriptive de droits, et donc de devoirs à
l’égard de ceux qu’elle qualifie. Malgré le caractère
«  fantomatique  » (selon le terme de Marie-Angèle
Hermitte) des doubles des objets du monde réel que
forge le droit, une certaine coïncidence – à un titre ou à
un autre  – entre ces objets du monde réel et les
catégories juridiques qui les représentent doit exister.
Cette tâche est largement remplie concernant les
animaux.

Il apparaît en outre que la démarche fondatrice propre
au droit naturel (ou moral) comme celle, inverse, propre
au positivisme juridique facilitent la tâche du défenseur
des droits des animaux. Et ce pour deux raisons presque
inverses. Premièrement, parce que le droit positif
reconnaît déjà les critères qui fondent philosophiquement
les droits moraux (sensibilité, douleur, souffrance,
angoisse, valeur intrinsèque) ; deuxièmement, parce que
le législateur fait peu de cas des coïncidences entre les
choses du monde réel et les catégories qu’il façonne. Que
l’on se tourne de l’un ou l’autre côté, il n’y a plus
d’obstacles, du point de vue de la cohérence interne du
droit en tout cas, à l’extension de la personnalité aux
animaux.



II

Les esclaves et les animaux domestiques :
des « biens meubles »

Que nous apprend l’étude comparée des statuts
juridiques de l’esclave dans le droit romain puis dans le
code noir, et de l’animal domestique en droit français  ?
Qu’ils sont tous deux des «  biens meubles  », c’est-à-dire
des choses appropriables (biens) qui peuvent se déplacer
par elles-mêmes (meubles). Les biens sont « meubles ou
immeubles », comme l’indique l’article 516 de notre code
civil. C’est le caractère de mobilité qui, au sein des choses
appropriables, caractérise les animaux et les esclaves. Le
fait que ces choses soient vivantes et surtout sensibles ne
constitue donc aucun rempart contre l’absoluité du droit
de propriété qui s’exerce sur elles. Quel type de
prérogatives ce droit donne-t-il au maître sur ces
propriétés vivantes que sont les esclaves et les animaux ?
Concernant les animaux, le droit de propriété s’applique
à peu près sans aucun frein ; il va de soi que la condition
animale est la moins enviable de toutes. Le droit de les
tuer pour les manger constitue en effet la forme
d’appropriation la plus radicale, celle qui ouvre la porte à
toutes les autres. La condition animale sous l’Antiquité
gréco-romaine est une question en soi qui ne sera pas
abordée.

Le droit romain classe les esclaves parmi les choses
mancipables, celles sur lesquelles une « prise en main  »
peut s’appliquer. L’acte de saisir exprime par excellence la
puissance du propriétaire sur le bien dont, véritablement,
il s’empare ; il manifeste ainsi la différence fondamentale
de statut qui le sépare de sa propriété. À cette première



distinction fera suite dans le droit romain celle des biens
meubles et des biens immeubles  : ceux qui se meuvent
par eux-mêmes et ceux qui peuvent être déplacés par
l’effet d’une force étrangère (ainsi en est-il des voitures
ou du mobilier), ceux enfin qui sont immobiles (les
terrains, les bâtiments).

Cette définition statutaire est reconduite dans le code
noir, dont l’article  44 énonce  : «  Déclarons les esclaves
être meubles 73. » Le statut de propriété absolue est, entre
autres, attesté par une remarque qui figure dans
l’Encyclopédie sous la plume de Jean-Baptiste Le Romain :
« Chaque tête de nègre se vend depuis trois jusqu’à cinq
cents livres, suivant leur jeunesse, leur vigueur et leur
santé  », au point qu’il fallait persuader certains esclaves
qu’ils avaient été achetés pour travailler « et non pas pour
être mangés, ainsi que quelques-uns se l’imaginent
lorsqu’ils se voient bien nourris 74 » !

 

Qu’en est-il concernant les animaux depuis deux
siècles ? Reprenant en cela les dispositions qui remontent
au droit romain, le code civil français (1804) déclare en
son article  528  : «  Sont meubles, par leur nature, les
corps qui peuvent se transporter d’un lieu à un autre, soit
qu’ils se meuvent par eux-mêmes, comme les animaux,
soit qu’ils ne puissent changer de place que par l’effet
d’une force étrangère, comme les choses inanimées.  »
Attaché à une exploitation agricole, l’animal peut devenir
«  immeuble par destination  » (art. 524). La loi du
6 janvier 1999 apporta quelques modifications à ces deux
articles, sans toutefois extirper l’animal de la catégorie
des choses. Aucune catégorie sui generis n’a été créée
pour les animaux, qui n’ont pas non plus été déplacés du



côté des personnes. Les modifications sont les suivantes :
« Sont meubles par leur nature, les animaux et les corps
[…] » (art. 528) ; de même, l’article 524 évoque-t-il « les
animaux et les objets  ». Ainsi les animaux ont-ils été
explicitement ajoutés aux corps, sans bénéficier d’une
définition distinctive.

Rappelons pour mémoire que, en février  2015, un
article  515-14, dont les termes sont les suivants, est
inséré avant le titre (« De la distinction des biens  ») du
livre II (« Des biens et des différentes modifications de la
propriété ») : « Les animaux sont des êtres vivants doués
de sensibilité. Sous réserve des lois qui les protègent, ils
sont soumis au régime des biens. » Les animaux ne sont
donc plus définis par l’usage que peut en faire l’homme
(un bien), mais par une propriété essentielle et
intrinsèque (la vie sensible). Leur soumission au régime
des biens n’allant donc plus de soi, le législateur a jugé
bon d’en réitérer le principe  : «  […] ils sont soumis au
régime des biens. » (L’article 528 perd du même coup sa
référence aux animaux  ; voici sa nouvelle rédaction  :
« Sont meubles par leur nature les biens qui peuvent se
transporter d’un lieu à un autre. »)

Dans la mesure où le droit de propriété est caractérisé
par le droit d’user et d’abuser de la chose (dans le cas
d’un être vivant  : de le tuer), voyons ce que les
dispositions juridiques rendaient initialement possible à
l’encontre des esclaves et ce que le droit rend toujours
possible à l’encontre des animaux. Le droit de propriété
s’exerce sur les animaux domestiques, apprivoisés ou
tenus en captivité, c’est-à-dire ceux qui vivent sous la
dépendance de l’homme.



Quant aux animaux sauvages, ils demeurent rangés
dans la catégorie de la chose sans maître (res nullius).
Paradoxalement, ce statut n’implique pas d’échapper à
l’emprise. En effet, le fait pour les animaux sauvages de
n’appartenir à personne ne signifie pas qu’ils
s’appartiennent  à eux-mêmes, mais au contraire qu’ils
sont librement appropriables par tout un chacun. Les
restrictions pesant sur cette saisie sont constituées par le
droit de chasse (qui fixe les espèces chassables, les
périodes durant lesquelles il est loisible de tuer des
animaux dont la liste est elle-même déterminée par des
arrêtés) et les modes de piégeage des espèces déclarées
nuisibles par le préfet. Seuls les animaux appartenant à
des espèces protégées bénéficient, par ricochet, d’une
protection individuelle.

Les droits du maître sur l’esclave

Jusqu’où les droits du maître sur son esclave
s’étendaient-ils  ? Dans quelle mesure et en quel sens le
code noir a-t-il apporté des limites à l’abusus inhérent au
droit de propriété sur l’esclave  ? Peut-on noter une
évolution du même ordre concernant le statut des
animaux appropriés ? Car « les trois questions capitales et
précises  » que le législateur se pose s’agissant des
animaux sont les suivantes  : «  Quand, comment et
pourquoi peut-on les mettre à mort  ?  », questions qui
sont souvent précédées de trois autres  : «  Quand,
comment et pourquoi peut-on les faire souffrir 75 ? » Tels
sont l’esprit et la lettre du droit animalier 76, qu’il faut
entendre comme l’ensemble des textes et décisions de
justice concernant les animaux dans le droit positif. On
mesure alors la distance infinie qui le sépare des droits
des animaux au sens philosophique.



 

« Un esclave n’était pas un être humain aux yeux de la
loi, mais une “tête”, comme un animal. Il semble qu’il
n’ait joui d’aucune protection de la part de son maître et
que, s’il était blessé par quelqu’un d’autre que le maître,
la chose n’était considérée que sous l’angle de l’atteinte
portée à la propriété du maître 77  », peut-on lire dans la
section consacrée au statut des esclaves dans l’Antiquité
dans l’article sur l’esclavage de l’Encyclopædia Britannica.
Les jurisconsultes romains classent les esclaves dans la
catégorie de la res mancipi, catégorie d’objets de
propriété où domine l’idée de «  prise en main  »
(mancipium 78) et de passage sous la responsabilité d’un
autre. Dans les Institutes (2, 12-25), Gaius opère la
distinction entre la chose mancipable (res mancipi), dont
les fonds de terre, les bestiaux, les esclaves, constituent
autant d’exemples, et celle qui ne l’est point (res nec
mancipi), comme les animaux sauvages. La distinction
entre la chose mancipable et celle qui ne l’est point cesse
d’être signalée dans le code de Justinien pour faire place
à celle des biens meubles et des immeubles.

En tant qu’il est sa propriété, le maître peut exercer
sur l’esclave le droit que la loi romaine fixe sur toute
propriété, à savoir le droit d’en user et d’en abuser (jus
utendi, abutendi), c’est-à-dire la vendre, la donner ou la
détruire. Au droit absolu sur le travail de l’esclave
s’ajoute par conséquent un droit sur sa vie. En ce sens, il
est à strictement parler la propriété du maître. À Athènes
comme à Rome, le dommage causé à l’esclave d’autrui est
puni, dans la mesure où il s’agit d’une atteinte à la
propriété d’autrui  ; aussi est-ce essentiellement l’intérêt
du maître qui est pris en compte.



De semblables considérations se rencontrent dans la
législation sur les animaux domestiques utiles (bestiaux,
bêtes de voiture, de monture ou de charge, chiens de
garde…). En effet, le premier texte français, daté de
1791, pouvant laisser croire à une forme de protection,
ne concerne que les animaux de travail et se borne à
condamner la destruction de ceux qui appartiennent à
autrui. C’est en tant qu’atteinte portée au bien d’autrui
que la mise à mort volontaire de ces animaux, par
quelqu’un d’autre que leur propriétaire, est condamnée 79.
Cette analogie n’est pas surprenante puisque c’est le droit
des choses qui s’applique à ces biens que sont les esclaves
et les animaux utilitaires.

Par ailleurs, tout entier soumis à la volonté du maître,
l’esclave ne saurait donc sans contradiction servir autre
chose que les intérêts du maître. Privé de droit civil, il ne
pouvait en principe pas être entendu comme témoin
devant un tribunal. Son témoignage pouvait cependant
être recherché dans les cas graves ; la loi donnait alors le
droit de le torturer pour le faire parler. Si l’esclave
mourait sous la torture, la loi prévoyait le
remboursement du maître, ainsi lésé dans son bien. Celle-
ci veillait encore à préserver l’intérêt du maître en
interdisant à un esclave de témoigner à charge contre
lui  ; ce serait un cas d’accusation contre soi-même,
puisque l’esclave, dépourvu de toute autonomie et de
tout propre, est une partie du maître. Comme l’écrit
Henri Wallon, « son esclave, c’était lui 80 ».

Le statut de l’esclave était-il en tout point unique  ?
Mutatis mutandis, la situation de l’esclave au regard de
son maître et celle du fils au regard de son père, auquel
le droit civil romain octroie un droit de vie et mort sur ses



enfants, ne sont donc pas dépourvues d’analogies. Il
existe cependant entre la progéniture d’un homme libre
et un esclave de grandes différences du point de vue
juridique. Contrairement à l’esclave, le fils d’un ingénu
est juridiquement une personne. Aussi peut-il acquérir
des biens, même du vivant de son père, qui en a l’usufruit
mais non la nue-propriété. Si un enfant était amené à
être adopté par une famille étrangère, il faisait l’objet
d’une «  petite diminution de tête  », alors que l’esclave
voyait son statut inchangé lors du passage d’un maître à
l’autre, pour la raison que l’esclave n’avait point de tête,
comme le disait la loi, notifiant par là qu’il n’était pas une
personne. Parce que l’esclave n’avait dans le droit romain
pas de tête (nullum caput habet), aucune obligation ne
pouvait avoir cours envers lui. Le caput désignait la
personnalité juridique et la capitis diminutio (diminution
de tête) constituait la mort civile de cet état. La réunion
de trois éléments était requise pour que le caput existât :
le status libertatis, le status civitatis et le status familiae. Il
y avait diminution de tête dès que l’un d’eux
disparaissait  : la mort civile résultait indifféremment de
la perte de la liberté, de la cité ou de celle de la famille.

Être le bien d’un autre

C’est à la lettre que l’esclave est le bien d’un autre,
corps et âme pourrait-on dire ; ce qu’il a de plus propre
devient le propre du maître. Cette condition est aussi
celle des animaux de rente, dont la fin et les intérêts
propres sont niés au profit de ceux que leur propriétaire
leur impose. C’est dans cette résorption et dans ce
transfert, au cours duquel le vouloir du maître devient la
finalité de la chose, que tient toute appropriation. Les



esclaves et les animaux domestiques ne s’appartiennent
pas.

Comme l’écrit Hegel, «  à l’être vivant qui devient ma
propriété, je donne une autre âme, je lui donne mon
âme 81 ». Tout se passe comme si l’être soumis à la volonté
du possesseur accomplissait son essence en étant réfléchi
dans un autre ; il disparaît comme être singulier ayant sa
propre fin. Même si, de part et d’autre, la jurisprudence
viendra modérer l’expression de cette mainmise, les
esclaves et les animaux domestiques ont en commun de
faire l’objet d’une appropriation absolue. Il reste que son
expression la plus accomplie se réalise dans la
manducation du bien.

Toujours selon la perspective hégélienne, dans
l’aliénation en faveur d’autrui de certaines de mes
productions, la différence de degré se mue en différence
de nature. « Par l’aliénation de tout mon temps de travail
et de la totalité de ma production, je rendrais autrui
propriétaire de tout ce qu’il y a de substantiel en eux
[…], donc de ma personnalité 82.  » Réside entre
l’aliénation partielle et l’aliénation totale le même type
d’écart que celui qui existe entre la substance d’une chose
et son usage. C’est la substance de l’esclave qui est la
propriété du maître, et non le simple usage de ses forces ;
il en est de même pour les animaux, qu’il s’agisse des
animaux de travail, et plus encore de ceux qui sont
soumis à des usages consomptibles, comme cela est
d’ailleurs presque toujours le cas. La vie des chevaux dans
les mines, dont Zola fait le récit dans Germinal, fournit
un exemple d’usage de la substance et non des simples
forces, les animaux y étant exploités jusqu’à ce que mort
s’ensuive.



Mais c’est le sort des chevaux de voiture, épuisés et
frappés par les cochers aux yeux de tous, qui poussa le
législateur à prendre, en 1850, une première et bien
timide mesure, dont le motif est d’abord la protection de
la sensibilité des spectateurs choqués par cette violence 83.
Ce texte (loi Grammont) se bornait en effet à réprimer les
mauvais traitements commis en public et envers les
animaux domestiques. Le simple usage des forces d’un
individu n’est distinct de ses forces elles-mêmes, c’est-à-
dire de son être, que dans la mesure où celui-ci est limité
dans le temps ; aussi sont-ce la quantité et les conditions
de cet usage qui déterminent la nature de l’appropriation.
Prendre toutes les forces d’un individu, c’est le prendre
lui-même.

S’il appartient intrinsèquement à chaque être d’avoir
une fin propre – la fin d’un être se confond avec le bien
de cet être – comment justifier le fait de l’en détourner ?
Il n’y a pas de différence originairement inscrite dans la
nature des choses de sorte que certaines seraient
naturellement destinées à devenir le bien d’un autre.
Dans une perspective hégélienne, cette opération est celle
de la subjectivité  ; celui qui s’empare d’une matière
extériorise sa volonté et devient sujet dans un monde
d’objets.

Se dégage alors un lien peut-être essentiel entre le fait
de se posséder soi-même et celui de s’approprier une
chose en lui imposant une nouvelle identité. Il y aurait en
ce sens une réversibilité de l’être et de l’avoir. Mais en
quoi exactement la propriété que l’on a sur soi-même est-
elle liée à la possibilité de posséder un bien  ? Pour
posséder quelque chose, il faut d’abord se posséder soi-
même, comme le montre Élisabeth de Fontenay dans une



étude sur les liens entre le corps propre et la propriété
privée 84.

La distance qui sépare le statut du serf de celui de
l’esclave est nette sur ce point, quelles que soient par
ailleurs leurs conditions d’existence : l’esclave a un corps
qui ne lui appartient pas, qui n’est pas sa propriété, sur
lequel il n’a aucun droit et qui ne lui donne aucun droit.
Plus que pour un autre, il est à un autre, pour ne pas dire
d’un autre, quasiment incorporé à lui  : l’esclave est un
prolongement, une partie du maître. «  L’esclavage
proprement dit, précise en ce sens Montesquieu, est
l’établissement d’un droit qui rend un homme tellement
propre à un autre homme, qu’il est le maître absolu de sa
vie et de ses biens 85. »

Cette double privation, de la propriété que l’on a de
soi et de l’accès à toute propriété, sous-tend la
disponibilité d’un individu pour autrui. Qu’est-ce qu’être
disponible  ? C’est par définition pouvoir être saisi,
occupé, marqué, façonné –  traits caractéristiques de la
prise de possession. La relation que l’individu
désapproprié de soi entretient à son propre corps est liée
au rapport qu’il entretient à la propriété en général. Cette
imbrication est manifeste dans le cas de l’esclavage. En
d’autres termes, le sujet ne peut être que propriétaire et
inversement. Ce faisant, la volonté, jusqu’alors abstraite,
se dote d’un contenu qui confère du même coup à la
personne une existence empirique. L’expression de la
personnalité passe par la propriété, dont le caractère
rationnel tient moins dans la satisfaction des besoins que
dans le fait que la pure subjectivité s’y supprime pour
accéder à l’existence rationnelle.



L’on reconnaît là encore l’analyse hégélienne. La
fonction de l’esclave n’est pas seulement économique  ;
plus que le travail qu’il abat, l’esclave «  rend possible le
jeu social  », et son statut «  d’anticitoyen, d’étranger
absolu  » est plus important que ce qu’il fournit
matériellement  : il «  permet au statut de citoyen de se
développer 86 », note Pierre Vidal-Naquet. Pour que naisse
le sujet dans sa singularité, il faut en même temps
fabriquer son envers.

 

Revenons au processus d’appropriation et au bénéfice
qu’en tire le propriétaire. La chose désigne selon Hegel
tout ce qui est extérieur à la liberté et extérieur à soi-
même. La sphère des choses comprend aussi le corps et la
vie d’un individu. Mon corps et ma vie ne sont pas
purement sensibles parce qu’ils sont non seulement
possédés, mais encore voulus par moi.

On entrevoit la manière dont cette double
spécification, qui, d’une part, lie l’essence de l’homme à
la propriété et, d’autre part, investit son corps de liberté
pour instaurer une relation à l’intérieur du soi, place du
même coup le vivant, alors qualifié de seulement naturel,
du côté des choses livrées à la pure extériorité. «  La
personne, écrit Hegel, a le droit de placer sa volonté dans
n’importe quelle chose – qui par là devient la mienne –
comme but substantiel de cette chose, puisque celle-ci
n’en a pas en elle-même et qu’elle reçoit pour destination
et pour âme ma volonté […]. Car, en tant qu’extériorité,
la chose n’a pas de fin en soi, elle n’est pas la relation
infinie d’elle-même avec elle-même, elle n’est pas quelque
chose d’extérieur à soi. L’être vivant (l’animal) est, lui



aussi, une réalité de cette sorte et, de ce fait, est lui-
même une chose.

S’approprier une chose n’a, au fond, pas d’autre
signification que de rendre manifeste et évidente la
grandeur de ma volonté par rapport à la chose, de
montrer que celle-ci n’existe pas en soi et pour soi, qu’elle
n’a pas de finalité propre. Cette manifestation consiste en
ceci que je confère à la chose un but différent de celui
qu’elle avait immédiatement 87.  » On ne saurait mieux
mettre au jour la structure anthropologique de
l’appropriation.

Cette capacité d’arrachement au monde naturel
s’exprime dans la puissance qui détourne une chose de
son telos initial, pour imprimer en elle une causalité
étrangère qui la façonne à nouveau et trace sa nouvelle
destinée. Ce mouvement de subsomption d’un objet sous
la volonté d’un autre constituerait la preuve de la
subjectivité.

Comprenons que la violence faite à un corps qui n’est
l’avoir ni l’être d’aucun sujet ne serait donc pas une
violence. Le caractère idéaliste de cette thèse conduit
Hegel à voir dans la violence faite au corps de l’homme
une violence en même temps faite à sa personne, pour
autant qu’il n’est pas seulement un être biologique. Se
réfugier en soi-même pour continuer à se sentir libre
dans les chaînes n’est qu’un artifice, cependant
impuissant à mettre un terme au fait que, pour les autres,
«  je ne suis libre que dans la mesure où je le suis dans
mon existence empirique […]. La violence que les autres
font subir à mon corps est une violence que je subis moi-
même 88 ».



Si, poursuit Hegel, les animaux sont en possession
d’eux-mêmes et que leur âme est en possession de leur
corps, le fait qu’ils ne veulent pas leur vie implique qu’ils
n’ont aucun droit sur elle  ; «  c’est seulement parce que,
comme être libre, je suis vivant dans mon corps, que cette
existence empirique vivante ne peut être abaissée au rang
de bête de somme 89  ». La dimension implicite de cette
affirmation est que la vie animale se réduit à un
ensemble de fonctions organiques envisagées d’un point
de vue mécaniste, confortant ainsi l’idée que les êtres dits
de nature sont destinés à la saisie.

Le Hegel des Principes de la philosophie du droit, si l’on
peut s’exprimer ainsi, est à cet égard bien différent de
celui de la Philosophie de la nature 90, dont la première
version (1817) est pourtant de quelques années
antérieure aux Principes de la philosophie du droit. C’est
l’adoption du point de vue juridique qui pousse Hegel à
exposer le statut de l’animal dans la ligne de la
constitution et de la manifestation de la subjectivité
humaine  ; la lecture des Principes ne permet de ce fait
guère d’imaginer l’originalité des thèses de Hegel dans sa
philosophie de la nature, où il extirpe les animaux de la
vie naturelle, pense leur existence à l’aune d’un sentiment
d’inquiétude et de malheur, et leur accorde ainsi une vie
subjective ; nous ne pouvons nous y attarder ici 91.

Voir dans l’esclave ou dans l’animal domestique un
corps «  simplement vivant  », une «  pure existence
empirique » – qualifications opératoires qui ne renvoient
pas à la réalité qu’elles prétendent décrire  –, c’est offrir
un soubassement ontologique à l’appropriation, si, pour
une tradition de pensée, les existences déclarées



seulement empiriques sont dépourvues de valeur propre,
et donc disponibles.

 

Mais si la critique de l’esclavage se borne à dénoncer
dans le crime moral qui consiste à faire d’un être la
propriété d’un autre un crime contre la «  dignité
humaine », cette critique reste finalement prisonnière des
présupposés qu’elle prétend condamner. Car enfin,
«  porter atteinte à la dignité humaine  » n’est-il pas la
traduction étroitement humaniste d’un crime qui consiste
avant tout à priver de liberté, à faire souffrir et à disposer
absolument d’un être qui possède une fin et des intérêts
propres et dont toute la conduite aspire à persévérer dans
son être ? D’ailleurs, force est de constater que l’intérêt à
ne point être maltraité n’est pas limité aux seuls êtres
humains. Rappelons opportunément ces propos de
Claude Lévi-Strauss  : «  Face à une tradition occidentale
qui a cru, depuis l’Antiquité, qu’on pouvait […] tricher
avec l’évidence que l’homme est un être vivant et
souffrant, pareil à tous les autres êtres avant de se
distinguer d’eux par des critères subordonnés, qui donc,
sauf Rousseau, nous l’aura dispensé [cet
enseignement] 92 ? »

Les limites apportées au droit de propriété
sur les esclaves

LA LÉGISLATION DU HAUT-EMPIRE ROMAIN

Ainsi que le fait remarquer Henri Wallon, l’esclave
« n’est pas une chose simple »  : il est non seulement un
«  instrument animé et actif  », mais encore «  doué de
parole et d’intelligence, un homme, enfin, quoique
dégradé  » –  qualités dont le maître saura tourner les



avantages à son profit : « accroître ses forces », mais aussi
« étendre sa capacité civile et son action 93 ». C’est parce
que l’être même de l’esclave comporte une sorte de limite
au droit qui est exercé sur lui –  au sein des choses
mancipables, il se distingue par des caractéristiques qu’il
est seul à détenir (celles de l’être humain)  – que son
insertion dans la catégorie juridique de chose implique
«  des complications intellectuelles parfois difficilement
maîtrisables 94 ».

Nous verrons qu’il en va de même, mutatis mutandis,
pour les animaux, que spécifient des qualités dont ils sont
désormais les seuls à être dotés au sein des choses
appropriables, et donc destructibles : la sensibilité, qui a
pour corrélat des intérêts propres (dont évidemment
celui de ne pas souffrir et de ne pas être tué), et
l’attachement affectif qu’ils suscitent, lequel commence
du reste à leur octroyer aux yeux du législateur une
valeur autre que simplement marchande 95. De même est-
ce au prix d’incohérences conceptuelles et de définitions
contradictoires que les animaux sont maintenus dans la
catégorie des biens ou soumis à leur régime, tant ce bien
«  original [est] rebelle aux classifications
traditionnelles 96 », souligne Suzanne Antoine. Les limites
qui vont peu à peu se faire jour dans le droit positif
consistent dans certaines restrictions quant à l’abusus
envers ces propriétés particulières que sont des individus
voulant vivre une vie conforme à leurs aspirations  ;
restrictions certes faibles et qui ne remettent pas en cause
l’ordre juridique.

Comme le note on ne peut plus clairement Henri
Wallon au terme de son exposé sur la jurisprudence de
l’Empire qui a rendu possible cette évolution, «  ce fut



assez de faire à l’esclave une condition moins dure, un
chemin plus facile et plus large vers l’affranchissement  ;
on n’ôta rien à la légitimité du droit qui le faisait
servir 97  ». Le parcours qui aboutit à l’abolition de
l’esclavage emprunte en effet d’autres voies, puisque c’est
au fondement même de ce régime qu’il s’attaque.

Dans De la superstition, Plutarque nous apprend que
les Grecs avaient instauré une loi offrant aux esclaves
trop mal traités la possibilité d’être vendus à un autre
maître. À Rome, sous Antonin le Pieux, une loi fut édictée
en ce sens, de sorte qu’une incompatibilité d’humeur
entre un maître et un esclave permettait de les séparer
l’un de l’autre. Mais à Lacédémone, où ils étaient publics,
les esclaves n’avaient de ce fait pas la possibilité de
bénéficier de la réparation qui pouvait indirectement leur
échoir en tant que propriété d’un maître ; appartenant à
tous, ils ne bénéficiaient pas des limites que les
règlements athénien et romain prévoyaient pour l’esclave
d’autrui 98.

La similitude des statuts de l’esclave et de l’animal
apparaît une fois de plus  : mieux vaut, lorsque l’on
appartient juridiquement à la catégorie des biens
saisissables, être approprié que ne pas l’être, mais dans
l’unique mesure où le propriétaire peut voir ses droits
restreints par la loi à l’encontre de ses propriétés
vivantes  ; car n’être à  personne, ce n’est pas être à soi-
même mais être potentiellement saisissable par tous.
L’appropriation et la destruction de la chose sans maître
peuvent en effet être le fait de n’importe quelle personne
et dans n’importe quelle condition. Les actes de cruauté
contre les animaux sauvages ne font l’objet d’aucune
poursuite. Ils n’ont pas d’existence juridique.



Grâce à la jurisprudence, le statut de l’esclave a peu à
peu évolué dans le droit romain, de sorte qu’avec
l’interdiction du droit absolu d’abuser de lui, il n’était
plus tout à fait assimilé à une chose. Du moins cette
propriété vivante se voyait-elle gratifiée de quelques
mesures qui lui étaient propres. Alors qu’il était d’usage
que les maîtres abandonnassent leurs esclaves malades
dans l’île d’Esculape, Claude décida de leur octroyer la
liberté. Il fit poursuivre pour meurtre ceux des maîtres
qui s’étaient ainsi soustraits au devoir moral de soigner
leurs esclaves. Une trace de cette prescription figure dans
le code noir s’agissant des « nègres infirmes par vieillesse
ou autrement, que les maîtres doivent nourrir et
entretenir  ; et en cas d’abandon de leur part, lesdits
esclaves sont adjugés à l’hôpital, et les maîtres obligés de
payer six sols par jour pour l’entretien de chaque
esclave  » (art.  27). Cette mesure constitue un premier
coup porté à l’abusus caractéristique du droit de
propriété.

Dès le règne de Néron, selon le témoignage direct de
Sénèque 99, préfets et gouverneurs devaient recevoir les
plaintes des esclaves à propos des violences dont ils
pouvaient faire l’objet. De même source, une loi visait à
interdire aux maîtres de livrer leurs esclaves aux combats
de bêtes, mais cette interdiction aurait été fréquemment
contournée malgré les mesures prises par Hadrien et
Marc Aurèle. Hadrien retira au maître le droit de vie et
de mort sur son esclave, et un maître qui aurait
contrevenu à ce nouvel interdit tombait sous le coup
d’une loi d’Antonin le Pieux punissant l’homicide.

C’est ainsi que le maître perdit peu à peu le droit de
recourir contre l’esclave à toutes sortes de mauvais



traitements dans l’exercice de la vie domestique. Il n’était
auparavant point châtié pour homicide si l’esclave
succombait à ses blessures. L’affranchissement et, de
manière générale, les conditions de vie de l’esclave
dépendaient du bon vouloir du maître.

LE CODE NOIR (1685 ET 1724)

On appelle communément code noir l’ordonnance
publiée à Versailles sous Louis XIV, à l’initiative de Colbert
au mois de mars  1685, qui réglemente l’administration
de la justice, la police, la discipline et le commerce des
esclaves noirs dans les îles françaises. Une seconde
version, très proche de la version initiale et portant le
même nom, sera rédigée en 1724.

Ainsi que cela est rappelé par Jean-Baptiste Le Romain
dans l’Encyclopédie, ce code détermine les châtiments
infligés aux esclaves, fixe les quantités de nourriture qui
devront leur être fournies (art.  22 à  25) et impose les
jours de repos ordonnés par l’Église (art.  6) 100. Ces
mesures visent à adoucir la condition des esclaves. Cette
ordonnance comporte une disposition interdisant au
maître de porter atteinte à l’esclave d’autrui (mesure
dans laquelle on peut voir une protection de la propriété
d’autrui). Elle reconnaît en outre le maître coupable en
cas de torture et de mutilations sur la personne de son
propre esclave. Il reste cependant licite d’enchaîner et de
battre les esclaves (art.  42 et  43). On trouve trace de
procédés de marquage et de mutilations spéciales qui ont
pour fonction de condamner, en désignant ainsi son
auteur, le délit de fuite de l’esclave. Les articles 38 et 39
du code noir prévoient de mutiler les fugitifs  : ceux qui
seront de retour au bout d’un mois, à compter de la date
de leur dénonciation à la justice par leur maître, auront



les oreilles coupées et seront marqués au fer sur l’épaule ;
les récidivistes auront, au retour de leur deuxième
escapade, le jarret coupé et seront marqués sur l’autre
épaule  ; à la troisième fugue, ils seront punis de mort.
Ceux qui parvenaient à s’enfuir rejoignaient les esclaves
marrons, c’est-à-dire fugitifs, qui vivaient, à l’écart du
monde, dans les lieux les plus inaccessibles.

 

Nous l’avons signalé plus haut, l’article  44 du code
noir déclare « les esclaves être meubles » ; ils ne peuvent
rien détenir qui ne soit de plein droit à leur maître. Le
pécule, qui peut être considéré comme une forme de
bien, est cependant défini par le droit romain comme ce
que le maître a accepté de séparer lui-même de son
patrimoine. Étant rangé du côté des choses, l’esclave ne
s’appartient pas. C’est la raison pour laquelle il ne peut
jouir d’aucune propriété, car la condition première pour
être propriétaire est de s’appartenir soi-même  : «  Les
esclaves ne peuvent rien avoir qui ne soit à leur maître »
(art. 28). Tout ce qui provient de leur travail revient de
droit au maître. Les esclaves ne peuvent ni hériter de
leurs parents ni léguer quoi que ce soit à leurs enfants.
Appartenant au maître, mieux, étant du maître, telle une
prothèse, il serait contradictoire que ce dernier s’obligeât
au profit de son esclave, dans la mesure où l’on ne
s’oblige pas envers soi-même…

Pour la même raison, l’esclave ne pouvait être entendu
comme témoin à charge du maître, car cela équivaudrait
à l’autoaccusation d’un citoyen contre lui-même.
L’inexistence juridique entraîne l’incapacité juridique.
L’article 30 précise qu’au cas où des esclaves seraient ouïs
en témoignage, «  leurs dépositions ne serviront que de



mémoires pour aider les juges à s’éclaircir ailleurs, sans
que l’on puisse en tirer aucune présomption, ni
conjecture, ni adminicule de preuve 101  ». On voit
combien le code noir s’inspire de la législation romaine,
sur ce point comme sur d’autres.

En cas de dette, les esclaves peuvent être saisis  :
«  Dans les saisies d’esclaves seront observées les
formalités prescrites […] pour les saisies des choses
mobilières  » (art.  46). Lié au droit des choses, l’esclave
était objet de toutes les transactions  ; il pouvait par
conséquent être vendu ou loué, cédé gratuitement, saisi
pour dettes, etc.

Privé des droits de la propriété, il est aussi privé de
ceux de la famille. Il n’est pas loisible aux esclaves de se
marier entre eux, au profit d’une simple cohabitation
dont la permission est laissée au bon vouloir du maître.
Les enfants qui résultent de ces unions sont naturels.
L’esclavage est héréditaire, ce qui entérine l’idée qu’il
s’agit d’une disposition naturelle qui se transmet pour
ainsi dire biologiquement. L’article  12 du code noir de
1724 précise en effet que les enfants d’esclaves seront
esclaves. L’article suivant décrète que les enfants d’un
homme esclave et d’une femme libre sont libres, tandis
que ceux issus d’une union entre un père libre et une
mère esclave sont esclaves.

Les limites apportées au droit de propriété
sur les animaux

Nous l’avons dit, les animaux domestiques, apprivoisés
ou tenus en captivité étaient jusqu’à une date récente des
biens meubles. Leur définition coïncidait avec leur statut
et les usages en relevant. Quoique définis depuis 2015



par ce qu’ils sont en eux-mêmes (des «  êtres vivants
doués de sensibilité »), ils restent « soumis au régime des
biens  », et donc utilisés comme des biens la plupart du
temps consomptibles, c’est-à-dire dont l’usage implique la
destruction. C’est le droit des biens qui s’exerce à leur
encontre.

Cela signifie, premièrement, le droit d’user des
animaux : de leur force, de leurs capacités (usus, le droit
d’user d’une chose sans en percevoir les fruits)  ;
deuxièmement, le droit de jouir de leurs produits ou
fruits (fructus), tels que la laine, le lait ou les œufs, mais
aussi la progéniture, encore appelée le croît  ;
troisièmement, le droit d’abuser de ce bien (jus abutendi,
dit abusus), même si celui-ci, en l’occurrence l’animal,
devait s’en trouver affecté ou détruit. Être le bien d’un
autre, c’est pouvoir être tué par cet autre. Juridiquement
entendu, l’objectif de la protection des animaux consiste
à adoucir les modalités de leur exploitation sans en
révoquer le principe (être un bien, ou être soumis au
régime des biens), dès lors qu’elle apporte un quelconque
bénéfice à l’être humain.

 

Après n’avoir visé que les animaux domestiques
violentés en public, la législation française a étendu son
champ aux animaux apprivoisés et tenus en captivité.
Quelle que soit son espèce (excepté celles qui sont
protégées et dont la protection ne souffre aucune
dérogation, ce qui est fort rare), l’animal demeure un
bien saisissable. L’animal n’est individualisé que lorsqu’il
se trouve inclus dans une relation avec l’homme, que
celle-ci soit d’ordre économique ou affectif  ; ce qui
semble indiquer que les animaux sont dépourvus



d’individualité intrinsèque et qu’ils ne peuvent en
acquérir une que par une relation avec l’homme.

Les animaux sauvages non appropriés (ni apprivoisés
ni tenus en captivité) ne bénéficient d’aucune protection :
ils peuvent être saisis par tout un chacun et selon
n’importe quelle modalité. Répétons-le  : les actes de
cruauté envers les animaux sauvages n’ont aucune
existence juridique. Les réglementations à visée
protectrice (qui ne portent donc que sur les animaux
domestiques, apprivoisés ou tenus en captivité) se
bornent à minimiser ou, dans le meilleur des cas, à éviter
les «  souffrances inutiles  », à condition qu’elles
n’entravent pas la rentabilité de l’activité elle-même. Elles
ne pèsent en outre d’aucun poids face aux activités
cruelles pouvant se prévaloir d’une tradition quelconque
(courses de taureaux et combats de coqs, par exemple,
mais on peut aussi songer au gavage ou au chaponnage).
Alain Couret estime que la loi cautionne ainsi l’idée d’une
« douleur utile 102 », notion élastique s’il en est au sein de
laquelle bien des justifications peuvent prendre place, car
qu’est-ce qui n’est pas, d’une manière ou d’une autre,
utile  ? Tel est le sens étroit des limites, de ce fait elles-
mêmes étroites, posées à l’utilisation de cette propriété
vivante et sensible.

L’acception juridique de la cruauté envers les animaux
ne doit en effet freiner aucune des finalités d’exploitation
répertoriées (et elles sont nombreuses). Pour être qualifié
de «  cruel  », un acte doit manifester un «  instinct de
perversité », dénoter une « volonté perverse, proche de la
barbarie et du sadisme 103  » et n’avoir aucune utilité,
sachant que la mise en œuvre de pratiques rituelles et
folkloriques jouit d’un statut dérogatoire. Les précautions



prises par le législateur pour qualifier la cruauté sont
telles que René Laur propose d’illustrer l’acte de cruauté
par la situation suivante : « Se rend coupable d’un acte de
cruauté celui qui tend un piège à mâchoires avec des
truites comme appât et capture de la sorte un chat dont il
coupe la queue après l’avoir pendu 104. »

 

Quels sont les jalons de l’émergence d’une prise en
compte des intérêts propres à cette singulière propriété ?
La loi Grammont, déjà évoquée, punissait « d’une amende
de 5 à 15  francs  », voire «  d’un à cinq jours de prison,
ceux qui auront exercé publiquement et abusivement des
mauvais traitements envers les animaux domestiques  ».
La publicité et le caractère abusif du mauvais traitement,
de même que la restriction aux seuls animaux
domestiques, confèrent à ce premier texte une portée
réduite. Il n’en constitue pas moins un outil important (il
comble un vide) pour l’action des défenseurs des
animaux qui voient ainsi reconnu le bien-fondé de leurs
préoccupations 105.

Cette loi permettait de sanctionner les sévices dont
étaient en particulier victimes les chevaux utilisés à tant
de tâches, sans évoquer l’immense tribut qu’ils paient à la
guerre que les hommes se font 106. D’autres violences
étaient visibles  : celles perpétrées envers les animaux
destinés à la boucherie, dont l’abattage était pratiqué
dans les rues avant que ne fussent créés des lieux
réservés à cet effet 107. Commises à la vue de tous, ces
brutalités étaient jugées néfastes à la moralité publique
en raison du pouvoir contaminant de la violence. Le
cheval fut le premier animal à bénéficier du souci des
protecteurs du XIX

e siècle. La corrida, au cours de laquelle



les taureaux sont tués à petit feu et les chevaux alors non
caparaçonnés éventrés, tourmenta dès son origine (1846)
la Société protectrice des animaux. (La question de savoir
si le taureau est un animal domestique apparaît dans la
jurisprudence de l’époque.)

La condition de publicité à laquelle la répression des
mauvais traitements était soumise régna quelque cent
ans. Elle fut abrogée par le décret du 7 septembre 1959.
Par ailleurs, ce texte permit à une association de
protection animale de se voir confier l’animal maltraité.
La loi du 19  novembre 1963 créa, quant à elle, le délit
d’actes de cruauté, que ceux-ci fussent ou non commis en
public, envers les animaux domestiques, apprivoisés ou
tenus en captivité. Les animaux sauvages furent donc
explicitement exclus de ces mesures, et ils le demeurent.
La loi du 10  juillet 1976 relative à la protection de la
nature, enfin, dans son article  9, énonce que  : «  Tout
animal étant un être sensible doit être placé par son
propriétaire dans des conditions compatibles avec les
impératifs biologiques de son espèce 108 », et le code civil
(art. 515-14) a, nous l’avons dit, réaffirmé ce fait
psychobiologique pour en faire la définition des
animaux : « Les animaux sont des êtres vivants doués de
sensibilité. Sous réserve des lois qui les protègent, ils sont
soumis au régime des biens. »

La restriction de la protection aux animaux appropriés
ne serait en rien étrange ou scandaleuse si, de fait, seuls
les animaux domestiques pouvaient, en raison de leur
dépendance à l’homme, pâtir de l’incurie, de la
méchanceté ou de la barbarie de ce dernier. Si les
animaux sauvages vivaient dans un monde séparé, voire
sanctuarisé, s’ils n’avaient pas affaire à l’homme, cette



restriction aux animaux appropriés se comprendrait
parfaitement  : c’est de l’homme qu’il faut protéger les
animaux qui en dépendent.

Or, les animaux sauvages (qui n’ont pas perdu leur
caractère sensible du fait qu’ils sont sauvages) ne sont
pas seulement victimes d’actes de cruauté isolés, mais
encore d’un dispositif de mise à mort  : la chasse et le
piégeage. En effet, la chasse de loisir tue 25  millions
d’oiseaux et 5 millions de mammifères chaque année en
France selon l’Office national de la chasse, tandis que les
animaux blessés se compteraient par millions. Le
piégeage des animaux classés « nuisibles » ne saurait être
oublié dans la liste des traitements d’une cruauté inouïe
qui sont infligés aux animaux sauvages. Selon les
estimations établies pour l’année 2011-2012 par
l’Association pour la protection des animaux sauvages
(ASPAS), le nombre d’animaux ainsi tués s’élève à
1  626  700  : des fouines, des martres, des renards, des
pies bavardes,  des corneilles noires, des étourneaux, et
bien d’autres encore. Certes la chasse et le piégeage sont,
comme n’importe quelle activité, soumis à des règlements
– périodes de chasse, modes de chasse, espèces déclarées
chassables, espèces dont le piégeage est autorisé (un
piège ne saurait être sélectif, il tue n’importe quel animal,
dont un grand nombre de chats), homologation des
armes et des pièges. C’est sans compter les activités de
pêche  : la pêche commerciale, d’abord, mais aussi la
pêche de loisir, qui bénéficie, par le silence et le calme du
pêcheur ainsi que par le caractère inoffensif de son arme
à l’encontre de ses semblables, d’une image exempte de
violence. Les poissons étouffent en silence.



L’impact de la reconnaissance de la sensibilité dans le
code civil ne se mesure pour le moment qu’à peu de
chose dans les textes et à peu près à rien dans les
pratiques, certes. Mais, grâce à elle (en raison de
l’importante médiatisation dont elle a fait l’objet), le
débat s’est installé avec force dans la société. Selon
Marie-Angèle Hermitte, l’état du droit positif concernant
les animaux montre que l’animal y est devenu un « être
hybride  »  : il peut être deux choses à la fois selon la
manière dont on le regarde (une propriété ou un être
sensible) ; « à partir du moment où l’on se fonde sur les
besoins propres d’une espèce pour définir ses droits, on
est sorti de la problématique de l’objet qui n’a pas de
besoins 109 ».

 

Poursuivons l’examen des limites apportées au droit de
propriété sur les animaux. L’article  13 de la loi de
juillet  1976 tient l’abandon volontaire d’un animal
domestique, apprivoisé ou tenu en captivité pour un acte
de cruauté 110. L’article  14 permet aux associations de
protection des animaux reconnues d’utilité publique
d’exercer les droits reconnus à la partie civile 111

concernant, outre les sévices graves et les actes de
cruauté, les mauvais traitements et les atteintes
volontaires à la vie d’un animal. «  Dès lors que les
associations ont la faculté de représenter les animaux en
justice, le débat est en fait tranché : l’animal est un sujet
de droit 112  »  ; il peut ester en justice, conclut Marie-
Angèle Hermitte.

Ce qui retient enfin l’attention dans le nouveau code
pénal (1994) – et nous restituons ici les analyses de Jean-
Pierre Marguénaud 113  – est la modification de rédaction



des articles relatifs aux sévices graves et aux actes de
cruauté (art. 512-1 et 521-2 114), d’une part, et aux
mauvais traitements et aux atteintes volontaires et
involontaires à la vie d’un animal (art. R. 653-1, R. 654-1
et R.  655-1), d’autre part. L’article  521-1 punit «  les
sévices graves et les actes de cruauté  ». Deux éléments
sont à retenir.

Premièrement, ces actes constituent des délits qui,
dans le nouveau code pénal, sont rangés dans une
catégorie propre (« Des autres crimes et délits », livre V),
ce qui les distingue non seulement des crimes et délits
contre les personnes, contre la nation, l’État et la paix
publique, mais surtout des crimes et délits contre les
biens. Aussi convient-il de remarquer que les actes de
cruauté contre les animaux sont désormais différenciés
des délits contre les propriétés. Jean-Pierre Marguénaud
le note clairement  : «  Au moins en droit pénal les
animaux domestiques, apprivoisés ou tenus en captivité
ne sont plus  des biens 115.  » Alors qu’ils étaient
explicitement des  biens dans le code civil, du moins
jusqu’à la modification de 2015, les animaux avaient déjà
acquis dans le code pénal un statut plus ambigu.

Deuxièmement, pour ce qui concerne les atteintes
portées à l’intégrité ou à la vie d’un animal, ce ne sont
plus seulement celles qui affectent l’animal appartenant à
autrui, mais celles que le propriétaire commet envers son
propre animal  ; ce qui revient à protéger la chose d’une
partie des pouvoirs que son détenteur a sur elle. Si tel
était déjà le cas en matière d’actes de cruauté, le
législateur a étendu ce raisonnement aux mauvais
traitements, dessinant plus nettement les contours d’une
protection des animaux pour eux-mêmes.



À ce bien particulier sont donc reconnus une certaine
autonomie et un certain propre ; de sorte que se fait peu
à peu jour la contradiction selon laquelle l’animal à la
fois s’appartient (il  a des intérêts propres) et ne
s’appartient pas (il est un bien). Le propriétaire se trouve
à l’égard de ce bien dans une relation qui, chemin faisant,
semble relever autant de la responsabilité que de la
propriété. Aussi Jean-Pierre Marguénaud en conclut-il
qu’«  il n’existe plus sur les animaux domestiques,
apprivoisés ou tenus en captivité de véritable droit de
propriété 116 ». Du moins en théorie.

Une servitude naturelle ?

Nous avons montré comment s’est érodé, pour ce qui
concerne l’esclave, et s’érode peu à peu, pour ce qui
concerne les animaux domestiques, le caractère absolu
du droit de propriété exercé à leur encontre. Nous
voudrions maintenant éclairer quelques-unes des
justifications qui jalonnent l’histoire de ces formes
d’assujettissement.

La critique de l’esclavage s’appuie communément sur
le constat que certains humains ont été «  traités comme
des bêtes  », selon l’expression consacrée et, dans une
certaine mesure, identifiés à elles  ; nous ne nous y
arrêterons pas tant la chose a été décrite et analysée,
notamment par Françoise Armengaud 117. Cette
proposition sous-entend que la mise à disposition de ce
qui n’est qu’animal, entendons de ce qui n’aurait que le
corps, de ce qui ne serait que sensible, ne saurait
sérieusement soulever de protestation.

Qui ne connaît le passage dans lequel Aristote évoque
le caractère naturel de l’esclavage ? L’esclave se distingue



par un corps qui prévaut sur la partie rationnelle de son
être ; il est donc conforme à sa nature de n’être ni à soi ni
pour soi, mais d’être à un autre. Anthropomètre avant
l’heure, Aristote souligne que la nature a fourni les
moyens de discriminer au premier coup d’œil l’homme
libre de l’esclave  : le dos droit de l’un indique son
inaptitude aux durs travaux, tandis que la robustesse
physique de l’autre confirme qu’il est fait pour servir celui
qui se livre aux loisirs studieux. Certains hommes sont
promis « par nature » (kata physein) à cet asservissement,
parce qu’en eux le développement du corps a pris le pas
sur celui des qualités qui font un citoyen. « Celui qui par
nature ne s’appartient pas mais qui est l’homme d’un
autre, celui-là est esclave par nature 118.  » Dans La
Politique, Aristote décrit le statut de l’esclave, «  en
quelque sorte un bien acquis qui est animé  » si
étroitement associé au maître qu’il est «  non seulement
esclave du maître, mais encore complètement à lui 119  ».
Cet instrument vivant est capable de mettre en œuvre
d’autres instruments. La référence au naturel contredit la
thèse d’un esclavage conventionnel et donc illégitime. On
reconnaît l’esclave au fait qu’« il n’a la raison en partage
que dans la mesure où il la perçoit chez les autres mais
ne la possède pas lui-même 120 ».

 

L’universalité des pratiques esclavagistes 121, par-delà
leur diversité et le sentiment d’évidence qui les a
accompagnées –  leur contestation fut tardive et
diversement motivée  –, peut donner à penser que
l’esclavage était considéré comme relevant du droit
naturel. Cette servitude n’est tombée que très lentement
sous le coup d’une critique qui s’est le plus souvent



limitée à réprouver les mauvais traitements qui lui
étaient liés sans en remettre en cause les fondements.

Montesquieu s’arrête sur l’origine de l’esclavage telle
qu’elle est présentée chez les jurisconsultes romains  :
« On ne croirait jamais, écrit-il, que c’eût été la pitié qui
eût établi l’esclavage, et que pour cela elle s’y fût prise de
trois manières 122 » : en recourant au droit des gens, selon
lequel l’esclavage des prisonniers était le moyen de ne
pas les tuer  ; en rappelant que le  droit civil romain
permettait à des débiteurs de se vendre eux-mêmes ; en
arguant du fait que le droit naturel voyait dans les
enfants dont le père est esclave des esclaves eux-mêmes.
Ce dernier aspect constitue, pour Jaucourt, une façon de
«  naturaliser 123  » l’esclavage. Ces justifications sont
récusées par Montesquieu, tout comme celles qui en
appellent à la différence des coutumes ou à la conversion
au christianisme pour asseoir la domination d’un peuple
sur un autre.

 

Certains jurisconsultes assimilaient le droit naturel et
le droit des gens, en raison des dispositions communes à
l’ensemble des nations qu’ils comprenaient tous deux.
Contrairement à Paul, Modestin et Gaius pour lesquels jus
naturale et jus gentium sont synonymes, par opposition
au droit civil, Ulpien est le représentant d’une division
tripartite du droit entre droit naturel, droit des gens et
droit civil.

Pour Ulpien, le premier est commun aux hommes et
aux bêtes, alors que les deux autres ne regardent que les
hommes. Quelle que fût leur diversité à d’autres égards,
tous les peuples pratiquaient l’esclavage. S’inspirant des
sentiments stoïciens d’abord, chrétiens ensuite, les



jurisconsultes impériaux incluaient l’esclavage dans le jus
gentium, mais l’excluaient du jus naturale. Le théoricien
du droit naturel Michel Villey rappelle, sous la plume de
Pierre-Yves Quiviger, que « seule mérite le nom de “droit
naturel” une pensée du droit qui s’appuie sur la nature
[…], une nature qui englobe et réunit l’horizon
définitionnel et l’horizon totalisant 124 ». Ce dont parle le
droit naturel, c’est de l’être. La dimension normative
serait inscrite dans l’ontologie. L’abandon de la distinction
entre le fait et la valeur fournit le cadre de «  la langue
dans laquelle le droit s’énonce déjà 125  », s’il y a du droit
dans la nature.

Rousseau inscrit les fondements du droit dans la
nature et s’appuie pour cela sur la division tripartite
opérée par Ulpien. Dans la préface du Discours sur
l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes,
Rousseau expose les termes de la controverse autour de
la définition du droit naturel qui l’oppose aux
jurisconsultes modernes (Richard Cumberland, Samuel
Pufendorf et Jean-Jacques Burlamaqui). Si le droit
naturel 126 est lié à la nature de l’homme, il convient de
définir au préalable l’état de nature. Or, selon Rousseau,
le caractère naturel de ce droit, à la fois présocial et
préréflexif, n’a pas été pensé dans sa spécificité.
Assimilant ce «  naturel  » à la nature sociale, les
jurisconsultes limitent ce droit à l’homme en tant qu’être
de raison capable de langage et d’organisation sociale. Ils
dessinent un homme «  grand raisonneur et profond
métaphysicien 127  », parce qu’ils partent, non de
caractéristiques propres à l’homme naturel, mais de la
capacité à se représenter abstraitement les maximes



morales. Aussi en viennent-ils à assimiler droit naturel et
loi naturelle.

Définissant les deux traits contradictoires de la loi
naturelle, Rousseau souligne que « pour qu’elle soit loi il
faut que la volonté de celui qu’elle oblige puisse s’y
soumettre avec connaissance, mais qu’il faut encore pour
qu’elle soit naturelle qu’elle parle immédiatement par la
voix de la nature 128 ». Se refusant à « faire de l’homme un
philosophe avant d’en faire un homme », à ne voir dans
ses « devoirs envers autrui que les tardives leçons de la
Sagesse 129 », Rousseau recherche les principes antérieurs
à la raison, communs à l’homme naturel et aux animaux,
et qui régiraient leur conduite. Ils sont au nombre de
deux : la conservation de soi et la pitié. Le premier « nous
intéresse ardemment à notre bien-être et à la
conservation de nous-mêmes  », le second est la
«  répugnance naturelle à voir périr ou souffrir tout être
sensible 130 ».

Ce n’est pas la capacité à raisonner qui fonde le droit
naturel mais la capacité à souffrir, c’est-à-dire la
sensibilité. Ces deux principes composent un équilibre
dans lequel je ne suis fondé à porter atteinte à un autre
être sensible que si ma propre vie est menacée. C’est ainsi
qu’au bénéfice du doute Rousseau préférait, comme le
rappelle Claude Lévi-Strauss faisant allusion à la longue
note X du deuxième Discours, « admettre que les grands
singes d’Afrique et d’Asie, maladroitement décrits par les
voyageurs, fussent des hommes d’une race inconnue,
plutôt que de courir le risque de contester la nature
humaine à des êtres qui la posséderaient 131 ». La qualité
de sensibilité est placée par Rousseau au fondement du
droit naturel, et c’est elle qui, moralement, enjoint 132.



 

Si, à suivre cette thèse, on admet que c’est bien du
droit qui régit les rapports entre les êtres vivants
sensibles, est-ce à dire qu’ils sont conscients de ce droit ?

Certains juristes contemporains ne répugnent pas à
voir du droit, et non de l’instinct ou de la force, entre les
animaux du seul fait qu’ils vivent en société. Ainsi,
rapporte Enrique Utria, Rodolfo Sacco soutient-il, dans
une perspective que nous dirions non suprématiste du
droit, que ce dernier est « un outil, fait pour prévenir et
pour mettre fin aux conflits à l’intérieur d’une société. Là
où existe une société, existe un droit. Cela vaut pour les
sociétés humaines, et vaut pour les sociétés animales
évoluées 133 ». Dès lors, « si avoir une qualité morale c’est
être capable de rapports de pouvoir qu’ils acceptent ou
combattent, alors les animaux ont des droits
subjectifs 134  », c’est-à-dire des droits attachés à l’entité
elle-même notamment en tant qu’elle peut agir ou
s’abstenir d’agir, prolonge Enrique Utria.

Dans L’Animal en droit privé, Jean-Pierre Marguénaud
consacre une section aux « animaux conscients du droit »
et se demande si, par une conscience spontanée, non
réflexive, les animaux n’ont pas conscience de l’existence
de règles de droit, «  c’est-à-dire de règles de conduite à
l’observation desquelles la société peut contraindre par
une pression extérieure 135  ». L’éthologie, dont la
sociologie animale devrait être une branche selon
l’auteur, n’a-t-elle pas mis au jour que, si l’on admet
d’excepter le cas douteux des insectes, les animaux ne
sont pas régis par l’instinct et par la force, mais par
l’intelligence et le pouvoir ? L’évitement des conflits grâce
à diverses solutions, propres à chaque espèce, n’est-il pas



l’équivalent d’une de ces règles de droit que les hommes
ont besoin de consigner pour les rendre effectives dans
leur état de société ? « On n’est donc plus très loin de la
règle de droit puisqu’une solution ancienne va servir à
résoudre des contestations nouvelles en faisant
l’économie de nouveaux combats violents 136  », conclut
Jean-Pierre Marguénaud. La coutume n’est-elle pas du
droit qui s’est sédimenté par habitude ?

 

Enfin, et revenant à l’esclavage, une perspective
définissant le propre de l’homme par la liberté
métaphysique peut conduire à minimiser le caractère
aliénant de la servitude. En donnant la priorité à la
capacité qu’a la conscience de néantiser le monde, pour
le dire en termes sartriens, le sujet ne se montre-t-il pas
capable d’échapper à sa condition ? L’adversité des choses
est nécessaire à la liberté, et c’est sur ce fond de
résistance seulement qu’elle peut se constituer. Être libre
consiste à vouloir de manière autonome. S’il n’est pas
possible de dire qu’un captif est toujours libre de sortir de
prison, du moins est-il toujours, du point de vue de
Sartre, libre de faire le projet de s’évader. C’est dans le
fait de se penser comme voulant se libérer des chaînes
que le captif reste libre, de cette liberté que nul ne peut
lui dérober. «  Même les tenailles du bourreau ne nous
dispensent pas d’être libres 137.  » Cette conception de la
liberté s’appuie sur un curieux dualisme de l’âme et du
corps.

Cette thèse sartrienne est d’ailleurs moins éloignée
qu’il n’y paraît de la position des Pères de l’Église qui
estimaient qu’aussi dure que fût la condition d’esclave,
elle n’affectait jamais que le corps, objet somme toute



méprisable ; l’important était que l’âme restât libre. Aussi
les véritables esclaves pouvaient-ils être vus comme les
véritables maîtres, dans la mesure où ceux qui les
commandaient se montraient, par leur fonction,
incapables d’accéder à d’autres joies que celles, somme
toute médiocres, que procure la mollesse. Grégoire de
Nysse s’exclame  : «  On t’appelle esclave. Pourquoi
t’affliger de la servitude du corps  ? Pourquoi ne pas
estimer davantage cette puissance de commander que tu
tiens de Dieu, cette raison qui peut maîtriser tes
passions  ? Quand tu vois ton maître esclave du plaisir
dont tu sais te préserver toi-même, ne comprends-tu pas
que tu n’es esclave que de nom, et que de lui, c’est de
nom seulement qu’il est maître 138  ?  » La dialectique du
maître et de l’esclave peut se renverser…

Il pourrait n’y avoir qu’un pas entre cet
encouragement à l’abnégation, cette louange de l’ataraxie
et une volonté de légitimation par le haut, pourrait-on
dire, de la servitude  ; le haut désignant les qualités
spirituelles dont l’esclave serait le véritable détenteur.

S’inscrivant en faux contre cette idée, Le Romain
s’insurge devant la tentative de «  justifier ce que ce
commerce a d’odieux et de contraire au droit naturel, en
disant que des esclaves trouvent ordinairement le salut
de leur âme dans la perte de leur liberté 139 ». L’instruction
chrétienne qui leur est prodiguée veut conférer un sens à
une condition apparemment inhumaine : la servitude du
corps est la porte étroite par où passe le plus sûr chemin
vers la félicité éternelle. Bref, l’esclavage est une
eschatologie. De cette possibilité de sublimation, les
animaux sont privés. Et l’on aime à savoir que, sourds
aux justifications de toutes sortes, les deux grands



antiesclavagistes que furent William Wilberforce en
Angleterre et Victor Schœlcher en France prirent, dans le
même élan, le parti de ces autres esclaves que sont les
animaux.



NOTES

1. Enrique Utria, Essai sur les droits des animaux, thèse de doctorat de
philosophie, université de Rouen, 2016, p. 13.

2. Françoise Armengaud, Réflexions sur la condition faite aux animaux,
Paris, Kimé, 2011.

3. Max Horkheimer et Theodor W.  Adorno, La Dialectique de la raison.
Fragments philosophiques (1944), traduit par Éliane Kaufholtz, Paris,
Gallimard, coll. « Tel », 1996, p. 269.

4. Directive 93/119/CE du Conseil du 22 décembre 1993 complétée par le
décret no 97-903 du 1er octobre 1997 relatif à la protection des animaux au
moment de leur abattage ou de leur mise à mort. Annexe F  : procédés
autorisés de mise à mort des animaux à fourrure.

5. Isabelle Arpin, «  Entre faire vivre et faire mourir. La pluralité des
traitements des animaux dans les espaces protégés français  », Revue
semestrielle de droit animalier, no 1, 2016, p. 255.

6. Dans une circulaire publiée le 17  mai 2013 concernant les
delphinariums, le ministère de l’Environnement et des Forêts, conformément
à une décision du Gouvernement central indien, a qualifié les dauphins de
« personnes non humaines », donc détentrices de « droits spécifiques ». En
conséquence, les bassins de captivité pour cétacés ne seront autorisés que
s’ils poursuivent des buts de conservation et de protection.

7. En 2004, un groupe de procureurs, de professeurs de droit, d’étudiants
en droit et d’associations de défense des animaux présenta, dans l’État de
Bahia (Brésil), une requête en habeas corpus en faveur d’une femelle
chimpanzé (Suiça) détenue dans un zoo du Salvador. La Cour accepta de
l’examiner (demande d’HC no  833085-3/2005). Selon le juriste Heron
Santana Gordilho, partie prenante de cette démarche, « le juge de la section
criminelle du tribunal de justice de l’État de Bahia a ouvert un précédent
historique dans le monde juridique, en autorisant à un animal non humain la
possibilité d’être requérant en une plaidoirie au Conseil constitutionnel  ».
(H.  S. Gordilho, «  Droits étrangers et comparaison des droits. Théorie
brésilienne de l’Habeas Corpus en faveur des grands singes  », Revue
semestrielle de droit animalier, no  1, 2012, p.  159.) La mort de l’animal, le
27  septembre 2005, survint la veille du jour où la décision devait être
prononcée. L’interprétation évolutive de la loi, qui n’ignore pas l’émergence
de nouvelles valeurs dans la société, a donc permis la requête en habeas
corpus, alors que cette disposition n’a pas été conçue en pensant aux
animaux captifs, mais aux détentions arbitraires humaines.

8. Le Non Human Right Project, fondé en 2012 par le juriste et avocat
américain Steven M. Wise, vise à faire reconnaître par les tribunaux le statut
de personne non humaine aux grands singes en raison de qualités et de
compétences, présentées en détail par l’auteur dans son livre Tant qu’il y
aura des cages. Vers les droits fondamentaux des animaux (2000), traduit par
David Chauvet, Villeneuve-d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion,



2016. Mentionnons les premiers cas de chimpanzés tenus en captivité
soumis aux tribunaux américains dès 2013 (Tommy, Kiko, Hercules et Leo).

9. Une démarche similaire a été entreprise en novembre  2014 par le
juriste argentin Pablo Buompadre et l’association des juristes pour les droits
des animaux (AFADA, Corrientes, Argentine) en faveur d’une femelle orang-
outan, nommée Sandra, âgée de vingt-neuf ans et détenue depuis autant de
temps dans un zoo de Buenos Aires. C’est grâce à un recours en cassation
(après un rejet en première et en seconde instances) qu’il a été reconnu que,
du point de vue d’une interprétation aussi bien statique que dynamique,
Sandra est un sujet de droits et une personne non humaine. Mais Sandra vit
toujours au zoo de Buenos Aires…

10. Voir le commentaire par Jean-Pierre Marguénaud de la décision : « La
femelle chimpanzé Cecilia, premier animal reconnu comme personne
juridique non humaine  », Revue semestrielle de droit animalier, no  2, 2016,
p. 15-26.

11. René Sève, « La philosophie des droits de la personne humaine », in
Rémi Cabrillac (dir.), Libertés et droits fondamentaux, Paris, Dalloz, 2017,
p. 39.

12. La perspective de «  droits sans fondement  » est défendue par Anna
C. Zielinska et Pierre-Yves Quiviger dans un article récent : « De la notion de
“droits des animaux”  », Recherches sur la philosophie et le langage, no  32,
2016, p. 322.

13. L’expression figure dans le titre d’un texte militant, dans lequel
Bentham dénonce le caractère abstrait de la Déclaration de 1789. Ce texte
est accessible dans  : Bertrand Binoche et Jean-Pierre Cléro (dir.), Bentham
contre les droits de l’homme, Paris, PUF, 2007. Sur Bentham et les animaux,
voir Enrique Utria, Essai sur les droits des animaux, op. cit., p. 52-91 et 352-
362.

14. Christian Atias, Philosophie du droit, Paris, PUF, 1999, p.  163. La
citation de Paul Amselek (p. 163) est tirée de « Kelsen et les contradictions
du positivisme juridique  », Archives de philosophie du droit, t.  28, 1983,
p. 281.

15. Vincent Chapaux, « Inverser la logique. Leurs droits fondamentaux »,
Choisir, no 681, oct.-déc. 2016, p. 57.

16. Pour s’en tenir au cas français et au cas suisse, mentionnons la loi
no  2015-177 du 16  février 2015, article  2 (dit «  amendement Glavany  »),
devenu l’article 515-14 dans le code civil, qui dispose que  : « Les animaux
sont des êtres vivants doués de sensibilité. Sous réserve des lois qui les
protègent, ils sont soumis au régime des biens. » Le droit suisse avait pris les
devants en 1999 et modifié son code civil comme suit (art. 641a)  :
«  Animaux. 1) Les animaux ne sont pas des choses. 4) Sauf disposition
contraire, les dispositions s’appliquant aux choses sont également valables
pour les animaux. »

17. Bernard Edelman, Quand les juristes inventent le réel. La fabulation
juridique, Paris, Hermann, 2007, p. 196.



18. Marie-Angèle Hermitte, «  Le droit est un autre monde  », Enquête,
anthropologie, histoire, sociologie, numéro spécial : Les objets du droit, 1999,
p. 17.

19. Ibid.

20. Un cas examiné par M.-A. Hermitte dans son article « Le droit est un
autre monde ». Voir aussi à ce propos, de façon plus développée : Jean-Pierre
Marguénaud, Florence Burgat et Jacques Leroy, Le Droit animalier, Paris,
PUF, 2016.

21. En février 2015, un article 515-14 cité en note 16, est inséré avant le
titre (« De la distinction des biens ») du livre II (« Des biens et des différentes
modifications de la propriété »).

22. Voir Christine M. Korsgaard : « Personhood, Animals, and the Law »,
Think, vol. 12, no  34, été 2013, p.  25-32 (page  8 dans la version pdf
accessible en ligne  :
http://www.people.fas.harvard.edu/~korsgaar/CMK.Personhood.pdf).

23. Ensemble de dispositions que les philosophes grecs (la notion est
d’origine stoïcienne) nomment oikeiôsis, c’est-à-dire l’affinité avec soi-même,
la finalité immanente et inhérente à l’individu, que manifeste l’exécution
intentionnelle de comportements destinés à assurer la conservation de soi.

24. Voir Renaud Barbaras, Vie et intentionnalité, Paris, Vrin, 2003, p. 65-79
et 167-199 ; et Introduction à une phénoménologie de la vie, Paris, Vrin, 2008,
p. 104-126.

25. Descartes, Œuvres philosophiques, t.  III, Ferdinand Alquié (éd.), Paris,
Garnier, 1973, p.  695-696. Ferdinand Alquié note à propos de ce passage
qu’admettre chez les animaux, comme semble le faire Descartes, des
«  sentiments (il parle de crainte, d’espérance, de joie) […] pose de graves
problèmes pour l’interprétation de sa pensée. De pures machines, en effet,
ne sauraient avoir de sentiments. Et la crainte, l’espérance et la joie, si elles
ne sont pas de la pensée au sens où la pensée se réduit à l’entendement, sont
assurément de la pensée au sens où la pensée est conscience  » (Note 2,
p. 693).

26. Voir les Quatrièmes objections (par le théologien Arnauld) aux
Méditations métaphysiques de Descartes.

27. Hans Jonas, Le Phénomène de la vie. Vers une biologie philosophique
(1966), traduit par Danielle Lories, Paris/Bruxelles, De Boeck, 2001, p. 137.

28. Sur la distinction entre probabilité et potentialité, voir Hugo Tristram
Engelhardt, Les Fondements de la bioéthique (1986), traduit par Jean-Yves
Goffi, Paris, Les Belles Lettres, 2005, p. 197-203. Voir aussi Tom Regan, « Des
droits légaux, le jour viendra peut-être », traduit par Enrique Utria, Archives
de philosophie du droit, no 55, 2012, p. 244. Tom Regan recourt à l’exemple
d’un individu qui a potentiellement le droit de vote quand il aura atteint
l’âge de dix-huit ans  ; il n’a pas actuellement ce droit. Autre exemple  : s’il
était vrai que le potentiel qui permettra probablement de devenir une

http://www.people.fas.harvard.edu/~korsgaar/CMK.Personhood.pdf


personne était suffisant pour se voir reconnaître des droits, la possibilité de
recourir à l’avortement serait compromise.

29. Olivier Le Bot, « Des droits fondamentaux pour les animaux : une idée
saugrenue ? », Revue semestrielle de droit animalier, no 1, 2010, p. 11.

30. Ibid.

31. Jean-François Kervégan, « Les droits moraux sont-ils des droits ? », in
Le Multinaturalisme. Mélanges à Catherine Larrère, Florence Burgat et
Vanessa Nurock (dir.), préface de Sandra Laugier, Marseille, Wildproject,
2013, p. 220. Cette vue n’est pas partagée par Jean-François Kervégan lui-
même, qui se range plus volontiers du côté de l’idéalisme allemand, attaché
à distinguer les « différences structurelles » entre la normativité juridique et
la normativité morale (p. 223).

32. Tom Regan, Les Droits des animaux (1983), traduit par Enrique Utria,
Paris, Hermann, 2012, p. 517.

33. Johann G. Fichte, Fondement du droit naturel selon les principes de la
doctrine de la science (1796-1797), présenté, traduit et annoté par Alain
Renaut, Paris, PUF, coll. « Quadrige », 1984, p. 127.

34. Marie-Angèle Hermitte, « Les droits de l’homme pour les humains, les
droits du singe pour les grands singes ! », Le Débat, no 108, janv.-fév. 2000,
p. 168.

35. Dans ce même numéro du Débat, p. 156-162.

36. Ibid., p. 162.

37. Marie-Angèle Hermitte, « Les droits de l’homme pour les humains… »,
art. cit., p. 172.

38. Anna Zielinska et Pierre-Yves Quiviger, «  De la notion de “droit des
animaux” », art. cit., p. 332.

39. Ibid., p. 333.

40. Ibid.

41. Ibid., p. 334.

42. Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements…, op.
cit., p. 126.

43. Tom Regan, « Des droits légaux, le jour viendra peut-être », art. cit.,
p. 236.

44. Sur la différence entre vie végétale et vie animale, nous nous
permettons de renvoyer à notre ouvrage Liberté et inquiétude de la vie
animale, Paris, Kimé, 2006, p. 157-219.

45. Sur les thèses de Hohfeld, voir Jean-Yves Goffi, Le Philosophe et ses
animaux. Du statut éthique de l’animal, Nîmes, Jacqueline Chambon, 1993,
p. 29-48 ; Enrique Utria, Droits des animaux. Théories d’un mouvement, Paris,
éditions Droits des animaux, 2007, p.  74-81  ; et Essai sur les droits des
animaux, op. cit., p. 137-139.



46. Joel Feinberg, « Duties, Rights, and Claims  », American Philosophical
Quarterly, vol. 3, no 2, avril 1966, p. 144.

47. Joel Feinberg, « Les droits des animaux et des générations futures  »,
traduit par Hicham-Stéphane Afeissa, Philosophie, no  97, printemps 2008,
p. 64.

48. Jean-Yves Goffi, « Droits des animaux et libération animale », in Si les
lions pouvaient parler. Essais sur la condition animale, Boris Cyrulnik (dir.),
Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 1988, p. 892.

49. Jean-Pierre Marguénaud, «  L’entrée en vigueur de “l’amendement
Glavany”  : un grand pas de plus vers la personnalité juridique des
animaux », Revue semestrielle de droit animalier, no 2, 2014, p 22.

50. Ibid.

51. Ibid., p. 19 et 23.

52. L’association L214.

53. Rapport no 4038, Commission d’enquête, septembre 2016, Assemblée
nationale, Olivier Falorni (président) et Jean-Yves Caullet (rapporteur),
Condition d’abattage des animaux dans les abattoirs français. Faire la lumière
sur nos abattoirs, t. I, 320 pages.

54. Pour une vue d’ensemble du débat antique à ce propos, voir Jean-
François Lhermitte, L’Animal vertueux dans la philosophie antique à l’époque
impériale, Paris, Classiques Garnier, 2015. Sur le conventionnalisme moral
des épicuriens, se reporter aux p. 273-274 et 297-309.

55. Ces notions figurent, par exemple, dans la Convention européenne
pour la protection des animaux de compagnie du 13  novembre 1987, qui
pose dans son article 7 qu’« aucun animal de compagnie ne doit être dressé
d’une façon qui porte préjudice à sa santé et à son bien-être, notamment en
le forçant à dépasser ses capacités ou sa force naturelle ou en utilisant des
moyens artificiels qui provoquent des blessures ou d’inutiles douleurs ou
souffrances ou angoisses » ; dans la Convention européenne sur la protection
des animaux vertébrés utilisés à des fins expérimentales ou à d’autres fins
scientifiques adoptée à Strasbourg le 18 mars 1986 : « Lors du choix entre
procédures, devraient être sélectionnées celles qui utilisent le nombre
minimal d’animaux, qui causent le moins de dommages durables, de
douleurs, de souffrances et d’angoisse et qui sont susceptibles de donner les
résultats les plus satisfaisants » (notons que le verbe est au conditionnel, et
on peut se demander pourquoi il n’est pas à l’impératif)  ; dans la Directive
2010/63/UE du 22  septembre 2010 relative à la protection des animaux
utilisés à des fins scientifiques, qui mentionne dans le paragraphe  6  : «  la
capacité des animaux à éprouver et à exprimer de la douleur, de la
souffrance, de l’angoisse et un dommage durable », tandis qu’il est fait état
dans paragraphe  7 de mesures qui doivent être prises «  dans l’intérêt des
animaux ».

56. Dans la conclusion de son livre Tant qu’il y aura des cages. Vers les
droits fondamentaux des animaux op. cit., p. 266), Steven Wise écrit : « Des



orangs-outans, troisième grand singe, ont été capables de suivre des regards.
Indah a montré qu’elle pouvait adopter la perception visuelle que les enfants
développent autour de l’âge de trois ans. Les résultats d’une autre orang-
outan à une version approximative d’un test de fausse croyance donnent à
penser qu’elle pourrait avoir des éléments d’une théorie de l’esprit », et ainsi
de suite.

57. Paola Cavalieri et Peter Singer (dir.), Le Projet grands singes. L’égalité
au-delà de l’humanité (1983), traduit par Marc Rozenbaum, Nantes, One
Voice, 2003.

58. Gary Francione, « Taking Sentience Seriously », Journal for Animal Law
and Ethics, no  1, 2006, p.  1-20  ; traduit par Hicham-Stéphane Afeissa  :
«  Prendre la sensibilité au sérieux  », in Philosophie animale. Différence,
responsabilité et communauté, Paris, Vrin, 2010, p. 206.

59. Ibid., p. 188.

60. Ibid., p. 209.

61. Bernard Sesboüé, « Dieu et le concept de personne », Revue théologique
de Louvain, no 3, vol. 33, 2002, p. 321.

62. Le même auteur affirme que les relations entre les animaux ne sont
jamais interpersonnelles, bien que « notre époque contemporaine projette »
sur eux une telle chose. Et d’opposer comme un bloc homogène les
«  relations mâle-femelle  » à la «  relation amoureuse entre l’homme et la
femme, qui est personnelle et personnalisante » (ibid., p. 326).

63. Pour une vue d’ensemble des thèses concernant l’animal comme
patient moral, voir Mark  H. Bernstein, On Moral Considerability, New
York/Oxford, Oxford University Press, 1998, chap.  4, p.  117-145. Sur les
droits des patients moraux, voir Tom Regan, Les Droits des animaux, op. cit.,
§ 8.5 et les objections § 8.6, p. 536-549.

64. Hugo Tristram Engelhardt, Les Fondements de la bioéthique, op. cit.,
p. 188.

65. Ibid., p. 192.

66. Ibid., p. 208, nous soulignons.

67. «  La personne est la substance individuelle de nature rationnelle  »,
selon Boèce, une définition ressassée et donc simplifiée, examinée de près et
rendue à sa complexité par Maurice Nédoncelle, «  Les variations de Boèce
sur la personne », Revue des sciences religieuses, vol. 29, no 3, 1955, p. 201-
238.

68. C’est aussi la définition de John Locke, issue de l’Essai sur
l’entendement humain (livre  II, chap.  XXVII, §  9 en particulier), qui est
couramment mentionnée dans les contributions à l’histoire du concept.

69. Le courant personnaliste de Gabriel Marcel et d’Emmanuel Mounier.

70. Gérard Lenclud, « Être une personne », Terrains, no 52, 2009, p. 17.

71. Ibid.



72. Ibid., p. 4.

73. Louis Sala-Molens, Le Code noir ou le Calvaire de Canaan, Paris, PUF,
1987, p. 178. Cet article, ainsi que tous ceux qui seront cités par la suite, est
tiré de la première version du code noir (1685) et extrait du livre de Louis
Sala-Molens.

74. Jean-Baptiste Le Romain, article « Nègre », Encyclopédie de Diderot et
d’Alembert, New York/Paris, Pergamon Press, 1969, p. 80-81.

75. Jean-Pierre Marguénaud : « L’animal face aux catégories juridiques »,
exposé présenté à l’Institut national de la recherche agronomique (INRA) le
9 février 2007.

76. Voir Jean-Pierre Marguénaud, Florence Burgat et Jacques Leroy, Le
Droit animalier, op. cit.

77. Article «  L’esclavage, le servage et le travail forcé  », Encyclopædia
Britannica, vol. 16, Londres, Encyclopædia Britannica, 1974, p.  856 (nous
traduisons).

78. Grand dictionnaire universel du XIXe  siècle, Paris, Larousse, article
«  Mancipium  » (p.  944)  : mancipation, action de prendre avec la main la
chose dont on se rend acquéreur (Gaius, Institutes, 1, 119)  ; droit de
propriété ; propriété au sens de chose acquise en toute propriété, notamment
les esclaves.

79. Il s’agit de l’article 30 de la loi du 28  septembre 1791. Ces mesures
seront répercutées dans les articles  452 à  454 du code pénal de 1810. La
peine était d’autant plus grande que l’acte avait été commis dans les
bâtiments ou sur les terres du propriétaire de l’animal. Cet article
réprimandait les mauvais traitements infligés aux animaux appartenant à
autrui, tels que les bestiaux et les chiens de garde.

80. Henri Wallon, Histoire de l’esclavage dans l’Antiquité (1848), Paris,
Robert Laffont, coll. « Bouquins », 1988, p. 463.

81. Hegel, Principes de la philosophie du droit (1821), traduit par Robert
Derathé, Paris, Vrin, 1982, add. au § 44, p. 102.

82. Ibid., § 67, p. 120.

83. Voir Maurice Agulhon, «  Le sang des bêtes. Le problème de la
protection des animaux en France au XIX

e siècle », Romantisme, no 31, 1981,
p.  81-109  ; Valentin Pelosse, «  Imaginaire social et protection de l’animal.
Des amis des bêtes de l’an X au législateur de 1850 », L’Homme, XXI (4), oct.-
déc. 1981, p.  5-33, et XXII (1), janv.-mars  1982, p.  33-51  ; et, plus
récemment, Pierre Serna, L’Animal en République  : 1789-1802, Genèse du
droit des bêtes, Toulouse, Anacharsis, 2016.

84. Élisabeth de Fontenay, « Corps et biens. Notes sur le corps propre et la
propriété privée », Topique, nos 9-10, oct. 1972, p. 110-138.

85. Montesquieu, De l’esprit des lois (1748), Gonzague Truc (éd.), t.  I,
Paris, Classiques Garnier, 1962, livre XV, chap. I, p. 236.



86. Jean-Pierre Vernant et Pierre Vidal-Naquet, Travail et esclavage en
Grèce ancienne, Bruxelles, Complexe, 1988, p. 89.

87. Hegel, Principes de la philosophie du droit, op. cit., § 44, p. 102.

88. Ibid., § 54, p. 109.

89. Ibid., § 48, p. 105.

90. Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques II  : Philosophie de la
nature (1817, 1827, 1830), texte intégral présenté, traduit et annoté par
Bernard Bourgeois, Paris, Vrin, 2004.

91. Voir Florence Burgat, Liberté et inquiétude de la vie animale, op. cit., en
particulier p. 187-205.

92. Claude Lévi-Strauss, «  Jean-Jacques Rousseau fondateur des sciences
de l’homme », in Anthropologie structurale deux, Paris, Plon, 1973, p. 54.

93. Henri Wallon, Histoire de l’esclavage dans l’Antiquité, op. cit., p. 464.

94. Jean-Christian Dumont, préface à Henri Wallon, Histoire de l’esclavage
dans l’Antiquité, op. cit., p. XXXVII.

95. Jean-Pierre Marguénaud et alii, «  La protection juridique d’un lien
d’affection envers un animal  », Recueil Dalloz, no  42/7183e, 25 nov. 2004,
p. 3009-3014.

96. Suzanne Antoine, «  L’animal et le droit des biens  », Recueil Dalloz,
no 39, 2003, p. 2651.

97. Henri Wallon, Histoire de l’esclavage dans l’Antiquité, op. cit., p. 663.

98. Ces éléments sont tirés de Montesquieu, De l’esprit des lois, t. I, op. cit.,
livre XV, chap. XVII, p. 249-250.

99. Sur les liens entre Néron et Sénèque, voir Jean-Michel Croisille,
« Sénèque et Néron », Vita latina, vol. 140, no 1, 1995, p. 2-12.

100. Jean-Baptiste Le Romain, article «  Nègre  », Encyclopédie…, op.  cit.,
p. 82-83.

101. Louis Sala-Molins signale qu’une correction est introduite dans le
code noir de 1724 : le témoignage exprimé par les Noirs pourra constituer
un élément de preuve « à défaut de celui des Blancs » et « hormis contre les
maîtres » (Le Code noir…, op. cit., p. 150).

102. Alain Couret, «  Animaux  », Recueil Dalloz Sirey, 25e  cahier,
Jurisprudence, 1981, p. 363.

103. Voir la jurisprudence analysée dans «  Protection des animaux. Art.
453 à 454 », JurisClasseur pénal, vol. 2, no 9, 1989.

104. René Laur, « Sévices graves ou actes de cruauté envers les animaux,
Art. 521-1 et 521- 2 », JurisClasseur pénal, 1995, p. 8.

105. Voir Éric Pierre, « La zoophilie dans ses rapports à la philanthropie en
France, au XIX

e siècle », Cahiers d’histoire, nos 3-4, 1997, p. 655-675.

É



106. Voir Éric Baratay, Bêtes de somme. Des animaux au service des hommes,
Paris, Seuil, coll. «  Points  », 2011  ; et Bêtes de tranchées. Des vécus oubliés
(2013), Paris, CNRS éditions, 2017.

107. Voir Florence Burgat, L’Animal dans les pratiques de consommation,
Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », 1997, p. 43-62  ; et « La mort déniée des
animaux de boucherie  », Études sur la mort, no  118, 2000, p.  17-28. Voir
également Catherine Rémy, La Fin des bêtes. Une ethnographie de la mise à
mort des animaux, Paris, Economica, coll. « Études sociologiques », 2009.

108. Est-il besoin de dire que cet impératif entre en contradiction avec la
plupart des utilisations des animaux  : leurs conditions de vie en élevage
confiné intensif, leur transport, leur détention dans les laboratoires, les
cirques et les zoos, les animaleries, les élevages pour la fourrure, la
pisciculture ?

109. Marie-Angèle Hermitte, « L’animal sujet de droit ? », in Les animaux
d’élevage ont-ils droit au bien-être ?, Florence Burgat et Robert Dantzer (dir.),
Paris, INRA éditions, 2001, p. 138-139.

110. Acte passible des peines prévues par l’article  521-1 du code pénal
relatif aux sévices graves et aux actes de cruauté ; l’abandon n’est donc pas
assimilé à un simple mauvais traitement, passible d’une contravention de
police de quatrième classe (art. R. 651-1).

111. La loi du 1er  février 1994 a ajouté au code de procédure pénale
l’article 2-13 qui permet à toute association de défense et de protection des
animaux régulièrement déclarée depuis au moins cinq ans (et non plus
seulement aux seules associations reconnues d’utilité publique) de se porter
partie civile, et donc de représenter les intérêts des animaux victimes de
mauvais traitements ou d’actes de cruauté.

112. Marie-Angèle Hermitte, « L’animal sujet de droit ? », op. cit., p. 137.

113. Jean-Pierre Marguénaud, «  L’animal dans le nouveau code pénal  »,
Recueil Dalloz Sirey, 25e Cahier – Chronique, 1995, p. 187-191.

114. L’article 521-2 précise que «  le fait de pratiquer des expériences ou
recherches scientifiques ou expérimentales sur les animaux sans se
conformer aux prescriptions fixées par le décret en Conseil d’État est puni
des peines prévues par l’article 521-1  ». Sur les «  expériences scientifiques
pratiquées sur des animaux vivants  », voir René Laur, «  Sévices graves et
actes de cruauté envers les animaux », art. cit., p. 17-20.

115. Jean-Pierre Marguénaud, « La personnalité juridique des animaux »,
Recueil Dalloz, 1998, p. 209.

116. Jean-Pierre Marguénaud, «  L’animal dans le nouveau code pénal  »,
art. cit., p. 189.

117. Voir en particulier Françoise Armengaud, Réflexions sur la condition
faite aux animaux, op. cit.

118. Aristote, La Politique, livre  I, chap.  IV, traduit par Pierre Pellegrin,
Paris, Fernand Nathan, 1983, p. 44.



119. Ibid., p. 43 et 44.

120. Ibid., chap. V, p. 46.

121. Nous renvoyons aux travaux d’Olivier Pétré-Grenouilleau.

122. Montesquieu, De l’esprit des lois, t. I, op. cit., livre XV, chap. II.

123. Louis de Jaucourt (dit le chevalier de Jaucourt), article « Esclavage »,
in Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, op. cit., p. 934.

124. Pierre-Yves Quiviger, Le Secret du droit naturel ou Après Villey, Paris,
Classiques Garnier, 2012, p. 12.

125. Ibid., p. 175.

126. La dissertation de Nicolaus Krok : Analogia juris in brutis animantibus
[L’Analogie du droit chez les animaux] (1711), est une précieuse compilation
des arguments ayant cours depuis l’Antiquité sur le droit naturel. Ce texte est
établi, traduit et annoté par David Chauvet, Dix-huitième siècle, vol. 1, no 47,
2015, p. 587-625.

127. Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de
l’inégalité parmi les hommes (1755), in Œuvres complètes, t.  III, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 1964, p. 125.

128. Ibid.

129. Ibid., p. 126.

130. Ibid.

131. Claude Lévi-Strauss, Anthropologie structurale deux, Paris, Plon, 1973,
p. 54. (La note X occupe dans l’édition de la Pléiade les pages 208 à 214.)

132. Voir Jean-Luc Guichet, Rousseau, l’animal et l’homme. L’animalité dans
l’horizon anthropologique des Lumières, Paris, Cerf, 2006, p. 339-369.

133. Rodolfo Sacco, «  Le Droit muet  », Revue trimestrielle de droit civil,
oct.-déc. 1995, p. 788, cité par Enrique Utria, Droits des animaux…, op. cit.,
p. 17.

134. Ibid.

135. Jean-Pierre Marguénaud, L’Animal en droit privé, Paris, PUF, 1992,
p. 367.

136. Ibid., p. 369.

137. Jean-Paul Sartre, L’Être et le Néant (1943), Paris, Gallimard, coll.
« Tel », 1984, p. 563.

138. Grégoire de Nysse, Verba faciamus homin…, orat. 1, I, p. 144, cité par
Henri Wallon, Histoire de l’esclavage dans l’Antiquité, op. cit., p. 789.

139. Jean-Baptiste Le Romain, article «  Nègre  », Encyclopédie…, op.  cit.,
p. 79.



De Florence Burgat aux Éditions Rivages

Vivre avec un inconnu. Miettes philosophiques sur les chats

Le Mythe de la vache sacrée. La condition animale en Inde



À PROPOS DE CETTE ÉDITION

Cette édition électronique du livre Être le bien d’un
autre de Florence Burgat a été réalisée le 27 février 2018
par les Éditions Payot & Rivages.

Elle repose sur l’édition papier du même ouvrage
(ISBN : 978-2-7436-4307-2).

Le format ePub a été préparé par PCA, Rezé.


	Présentation
	Titre
	Copyright
	Exergue
	Avant-propos
	Chapitre I
	Des animaux déclarés « personnes non humaines » par des tribunaux
	La division bipartite du droit entre les personnes et les choses
	La stratégie argumentative des défenseurs des droits des animaux
	Des droits fondamentaux et des droits spécifiques
	La caution des « preuves scientifiques »
	La personne, un concept normatif et prescriptif

	Chapitre II
	Les esclaves et les animaux domestiques : des « biens meubles »
	Les droits du maître sur l’esclave
	Être le bien d’un autre
	Les limites apportées au droit de propriété sur les esclaves
	Les limites apportées au droit de propriété sur les animaux
	Une servitude naturelle ?

	Notes
	De Florence Burgat aux Éditions Rivages
	À propos de cette édition

